
Wstęp

Książka, którą oddajemy do rąk Czytelnika, jest rezultatem seminarium
naukowego pracowników i doktorantów Katedry Socjologii Moralności
i Aksjologii Ogólnej Instytutu Stosowanych Nauk Społecznych Uniwersytetu
Warszawskiego.

Problematyka empatii (choć niekonieczne samo pojęcie) zawsze była
jednym z centralnych zagadnień psychologii i socjologii moralności. Współ-
czucie, litość, współdoznawanie, wczuwanie się, syntonia, rozumienie (i zro-
zumienie), sympatia, miłość i miłosierdzie, współodczuwanie itd. – każde
z tych pojęć ma swoje odrębne znaczenie teoretyczne w ramach różnych
szczegółowych systemów etycznych, teologicznych, w naukach społecznych
i humanistycznych, zarazem wszystkie one odsyłają do sfery pozytywnych – na
ogół – relacji społecznych, sfery intymnego doświadczania Innego (bliźniego)
i podejmowanych na jego rzecz działań pomocowych i solidarnościowych.

Kwestia statusu naukowego pojęcia empatii (jest ona analizowana w dwóch
rozdziałach tej książki) jest oczywiście ważna dla rozwoju teorii naukowej, ale
z pragmatycznego punktu widzenia nieostrość pojęć nie przesądza o braku
celowości podejmowania wysiłku badawczego w celu zbadania kontekstów,
w jakich są one używane, i skutków społecznych, które są z nimi wiązane.
Podobny zresztą los dzieli w naukach społecznych pojęcie moralności. Jak
wskazywała Maria Ossowska, prekursorka nowoczesnych, szczegółowych nauk
o moralności (a jedną z nich jest socjologia moralności), pojęcie moralności jest
nieostre, różnie definiowane i nie daje się taksonomicznie zamknąć w jednej
klasie zjawisk. Co zarazem nie znaczy, że społecznych, psychologicznych,
religijnych i innych kontekstów pojęcia moralności nie należy badać.

Podobnie jest z empatią. Jest ona tak bardzo obecna w naszym życiu, że jej
dobroczynnych skutków na ogół nie zauważamy. Dopiero jej deficyt: odmowa,
nieuwaga lub nieumiejętność, uświadamiają nam, że życie społeczne jest bez
niej niemożliwe, trudne lub co najmniej nieznośne.



W książce pokazujemy, jak mocno mechanizm empatii wtopiony jest
w różne sfery codzienności: turystykę, sztukę, teatr, działalność organizacji
pomocowych, systemy religijne i polityczne. Pokazujemy też, jak mechanizm
empatii wzmacnia działanie i skuteczność różnych działań instytucjonalnych,
rozwiązań zbiurokratyzowanych i kodeksowych.

Empatia jest we współczesnym, skomercjalizowanym świecie nie tylko
postulatem etycznym, ale i pragmatycznym, a wrażliwość empatyczna staje się
w nim jednym z elementów kompetencji zawodowych. W tym sensie
nowoczesny profesjonalizm to nie tylko umiejętności ściśle techniczne,
zawodowe, ale także kompetencje „miękkie”, emocjonalne. Dzięki nim klient,
pacjent, obiekt, respondent, tubylec, a tym bardziej Obcy zostaje emocjonalnie
„oswojony”, uzyskuje podmiotowość afektywną, a to, co czuje i jak doświadcza
swojej sytuacji, staje się tak samo ważne, jak „obiektywny” wymiar jego
położenia.

Empatia, jak większość umiejętności społecznych, jest wynikiem do-
świadczenia we wczesnych fazach rozwojowych i socjalizacji. W książce
przedstawiamy, jak problematyka ta funkcjonuje w literaturze, procesach
wychowania, jak powiązana jest ona z kontekstem kulturowo-religijnym, który
sprawia, że jako jednostki lub całe grupy społeczne jesteśmy mniej lub bardziej
empatyczni, i społecznie definiuje sytuacje i klasy zjawisk oraz obiektów, wobec
których obowiązuje nas empatyczna uważność, a wobec których – już nie.

Kulturowo-strukturalne przyczyny sprawiają bowiem, że pewne kategorie
ludzi i doświadczeń znajdują się poza granicami empatii i współczucia albo
wręcz podlegają empatycznemu wykluczeniu. Socjologiczna analiza przyczyn,
mechanizmu i skutków takiego wykluczania poza „wspólnotę współczucia”
również jest przedmiotem tej książki.

Badanie empatii jest wyzwaniem interdyscyplinarnym. Dlatego też, choć
głównym tematem książki jest związek empatii z moralnością, staraliśmy się
uwzględnić w niej perspektywy innych subdyscyplin socjologicznych: historii
idei socjologicznych i politycznych, socjologii medycyny, socjologii emocji,
socjologii wiedzy, metodologii badań jakościowych, socjologii religii, socjologii
literatury, socjologii sztuki, socjologii ruchów społecznych, socjologii niepełno-
sprawności, socjologicznych badań nad Holokaustem, socjologii turystyki
i innych. Tak szeroko zakrojone przedsięwzięcie potwierdziło zamiar, z którym
książka ta była planowana: egzemplifikacja socjologicznej tezy, że tak jak
moralność, również empatia i współczucie mają charakter społeczny. Podlegają
one społecznym uwarunkowaniom i ustrukturowaniu, powiązane są z kate-
goriami innych systemów kulturowych, religijnych i segmentacji politycznych,
podlegają socjalizacji w wymiarze indywidualnym i zmianom o charakterze
systemowo-historycznym.

Dalsze badanie empatii jako ważnego mechanizmu regulowania
i stabilizowania życia społecznego wymaga uwzględnienia kolejnych perspek-

8 Wstęp



tyw badawczych: przede wszystkim neurologicznej (i szerzej – biologicznej),
psychologiczno-kognitywistycznej, psychologii rozwojowej, socjologii emocji
i innych. Problematyka empatii, pomimo swego pragmatycznego znaczenia,
ciągle jest stosunkowo słabo zbadanym i opisanym w naukach społecznych
wycinkiem życia. Prezentowana książka jest zaproszeniem do takiej inter-
dyscyplinarnej współpracy.

Wojciech Pawlik

Wstęp 9


