
37

ROZDZIAŁ I 

 Poetyka rasy: Nietzsche, Freud, Benjamin, 
Mann. Wyobraźnia kolonialna na marginesie 
filozofii i literatury

Według Ryszarda Nycza w badaniach literackich po 1989 roku domi-

nowały trzy perspektywy: antropologia literatury, kulturowa teoria lite-

ratury oraz poetyka doświadczenia1. Pierwsza wiązała się ze zwrotem 

antropologiczno-kulturowym. Literatura była w niej rozumiana jako 

działanie mające na celu stworzenie wyobrażeniowego modelu ludzkiego 

pożądania i funkcjonowała na zasadzie spełnienia zastępczego – była 

zatem sublimacją pragnienia niemożliwego do realizacji2. Z kolei kul-

turowa teoria literatury zrodziła się wskutek rozpoznania ograniczeń 

badań literaturoznawczych, którym zarzucano brak empirycznego zako-

rzenienia. Podstawowym założeniem kulturowej analizy dzieł miało być 

wprowadzenie do niej kategorii przejętych z badań kulturowych, takich 

jak rasa, klasa czy płeć kulturowa. Nycz podkreślił, że przedmiotem za-

interesowania były wówczas „retoryczne procedury owego dyskursywne-

go udostępniania tego, co rzeczywiste”3. Bliska temu ujęciu jest poetyka 

doświadczenia, która opiera się na badaniu sposobów artykulacji tego, 

co zostało przeżyte. Przedmiotem namysłu nie jest tutaj rekonstrukcja 

językowego systemu pisarzy i pisarek, lecz odkrycie emocji oraz sfery 

afektywnej. W dziele szuka się zatem tego, co jednostkowe, osobliwe 

i niezwyczajne.

W rozdziale tym przyjmuję proponowaną przez Nycza perspek-

tywę poetyki doświadczenia, którą wykorzystuję obok case studies4. 

1 Ryszard Nycz, Antropologia literatury – kulturowa teoria literatury – poetyka doświadcze-
nia, „Teksty Drugie” 2007, nr 6, s. 34–50.

2 Tamże, s. 36–37.
3 Tamże, s. 38.
4 Tamże, s. 39–40.



38

Podstawowym założeniem tej metody badawczej jest wyjście od kon-

kretnego przypadku, który – analizowany z różnych stron – sam napro-

wadza na określone wnioski. Ta bricolage’owa strategia lektury, podobnie 

jak teoria radaru Godlewskiego, polega na odrzuceniu z góry ustalonych 

przekonań teoretycznych na rzecz fenomenologii pierwszego kontaktu 

z przedmiotem badań. Dlatego też obok pytania o doświadczenia auto-

rów odwołuję się do kategorii rasy, różnicy rasowej oraz orientacji seksu-

alnej i zastanawiam nad tym, jak przekształciły one niemiecką literaturę, 

filozofię oraz naukę w okresie kolonializmu. Dzieła, teorie i biografie 

Friedricha Nietzschego, Sigmunda Freuda, Waltera Benjamina i Tho-

masa Manna stanowią dla mnie pojedyncze case studies, które wspólnie 

tworzą obraz społeczno-politycznej sytuacji w społeczeństwach niemiec-

kojęzycznych na przełomie XIX i XX wieku.

Wielka polityka i słabość nacjonalizmu. 
Przypadek Nietzschego

Jak stwierdził Robert Holub, jeden z pierwszych biografów Friedricha 

Nietzschego piszących o wpływie imperialnej polityki II Rzeszy na wy-

obraźnię filozofa, okres pracy nad jego najważniejszymi dziełami splótł 

się ze szczytowym momentem rozwoju niemieckiego kolonializmu5. 

Mimo że Nietzsche nie należał do autorów publicznie komentujących 

aktualne wydarzenia w kraju, w tekstach filozofa nie brakuje odniesień 

do bieżącej polityki, w tym do ekspansji terytorialnej na obszary poza-

europejskie. Filozof podkreślił zresztą, że oprócz krytyki niemieckiej kul-

tury, której poświęcił Niewczesne rozważania6, chciał zająć się badaniem 

wszystkiego, co „nowoczesne” – „nowoczesnych nauk, nowoczesnych 

sztuk, nie wykluczając nawet nowoczesnej polityki”7.

5 Robert C. Holub, Nietzsche’s Colonialist Imagination. Nueva Germania, Good European-
ism, and Great Politics, w: The Imperialist Imagination. German Colonialism and Its Legacy, red. 
S. Friedrichsmeyer i in., The University of Michigan Press, Ann Arbor 1998, s. 33–34.

6 Friedrich Nietzsche, Niewczesne rozważania, przeł. L. Staff, nakładem Jakuba Mort-
kowicza, Warszawa 1912.

7 Tenże, Ecce homo. Jak się staje tym, czym się jest, przeł. J. Dudek, K. Kiresztura-Wojcie-
chowska, Wydawnictwo Vis-à-vis, Kraków 2016, s. 161.



39

Pierwszy i najbardziej oczywisty ślad wpływu kolonializmu na życie 

niemieckiego filozofa odnajdujemy w jego biografii. Bernhard Förster, 

mąż siostry Nietzschego, od początku lat 80. XIX wieku angażował się 

w działania agitacyjne na rzecz zamorskich kolonii. Niespełna rok po 

ślubie młoda para opuściła kraj i udała się do Paragwaju. Förster nie 

zaliczał się do zwyczajnych zwolenników imperialnej polityki Wilhel-

ma II. Uważał bowiem, że działania Niemców w Afryce i na Pacyfiku 

były niewystarczająco efektywne8. Dlatego też, podobnie jak Carl Peters, 

na własną rękę podjął się założenia kolonii. Szwagier Nietzschego, sa-

mozwańczy kolonizator, wierzył w imperialną oraz cywilizacyjną misję 

narodu niemieckiego, dlatego też postanowił zrealizować plany emigra-

cyjne bez finansowego wsparcia władzy9. Bardziej niż ekonomia, będąca 

podstawowym wymiarem polityki Bismarcka, interesowało go niesienie 

niemieckiej kultury „ludom nieoświeconym”.

Publiczne wystąpienia Förster rozpoczął dopiero w latach 80. XIX wie-

ku, kiedy temat kolonii zaczął być swobodniej poruszany w niemieckiej 

debacie publicznej. Dla szwagra Nietzschego, blisko zaprzyjaźnionego 

z Richardem Wagnerem, niemieckość ściśle wiązała się z nacjonalizmem 

opartym na supremacyjnej wizji własnej rasy. Pierwszy tekst poświęcony 

przyszłości niemieckiego kolonializmu Förster opublikował na łamach 

„Bayreuther Blätter” w 1883 roku10. Stwierdzał w nim, że zakładanie 

kolonii stanowi konieczny krok w modernizacyjnym projekcie niemiec-

kiego imperium. W 1883 roku, kiedy przebywał już w Ameryce Połu-

dniowej, Nietzsche rozważał emigrację do Meksyku11. Kilka lat później, 

dzięki staraniom siostry i jej męża, droga do Paragwaju stanęła dla filo-

zofa otworem12. Wówczas był on już jednak niechętny wcześniejszym 

planom emigracyjnym. Twierdził bowiem, że problemem byłby zarówno 

klimat, jak i brak warunków do pracy naukowej. W drugiej połowie lat 

80. XIX wieku wątpliwości spotęgowało ochłodzenie stosunków z För-

sterem oraz jego znajomymi z Nueva Germania13. Przyczyną napięć były 

 8 R.C. Holub, Nietzsche’s Colonialist Imagination, dz. cyt., s. 35.
 9 Tamże, s. 34–35.
10 Bernhard Förster, Zur Frage der nationaler Erziehung. Eine Bayreuther Studie, „Bay-

reuther Blätter” 1883.
11 R.C. Holub, Nietzsche’s Colonialist Imagination, dz. cyt., s. 36.
12 Tamże, s. 35.
13 Nueva Germania (Nowa Germania) – niemiecka osada została utworzona przez För-

stera w sierpniu 1887 roku.



40

nieukrywane antysemityzm oraz nacjonalizm osadników, odstręczające 

filozofa14.

Istotnym pojęciem w filozoficznym systemie Nietzschego była „wiel-

ka polityka”. Chociaż pojęcie to nie odnosiło się wprost do niemieckiego 

imperializmu, wiązało się z ówczesnymi rządami Bismarcka, w tym z jego 

polityką międzynarodową (Weltpolitik). W Ludzkim, arcyludzkim (1878), 

dziele określonym przez autora jako „pomnik kryzysu”, Nietzsche opisy-

wał bieżącą sytuację w Niemczech, obnażając demagogię polityków oraz 

mechanizmy manipulowania masami: 

Jeśli w każdej polityce chodzi o to, żeby jak największej liczbie życie uczy-

nić znośnym, niechże też ta jak największa liczba określa sobie, co rozumie 

przez życie znośne (…). Chcą być twórcami własnego szczęścia i nieszczę-

ścia; i jeśli to uczucie stanowienia o sobie, duma z pięciu, sześciu pojęć, 

które przechowują i na światło dzienne wydają ich głowy, rzeczywiście czyni 

ich życie tak przyjemnym, że znoszą chętnie fatalne skutki swej ciasnoty 

umysłu: niewiele można przeciw temu wysunąć zarzutów, byleby tylko ta 

ciasnota nie zachodziła tak daleko, żeby żądać, iżby wszystko w tym znacze-

niu stało się polityką, i żeby każdy miał żyć i działać według tego miernika15.

Fragment ten dowodzi, że Nietzsche dostrzegał wpływ polityki na 

wszystkie sfery życia i jej nieobojętność na doświadczenie jednostki. Po-

lityka nie była zatem sferą odseparowaną od życia codziennego, lecz jej 

nieusuwalnym elementem. Nietzsche zwracał uwagę na niebezpieczeń-

stwo związane ze stopniowym upolitycznieniem codzienności obywateli. 

Dlatego podkreślał, że koniecznie trzeba „pozwolić niektórym ludziom, 

by powstrzymali się od polityki i zeszli nieco na stronę”, przez co afirmo-

wał model życia kontemplatywnego16. W innym fragmencie Ludzkiego, ar-
cyludzkiego została sformułowana wyraźna krytyka militaryzmu. Filozof 

pisał o „armiach narodowych” odpowiedzialnych za „trwonienie ludzi 

o najwyższej kulturze”17. Wierzył też, że Europejczycy w końcu prze-

staną szaleć „we krwi europejskiej”, a „prostacki patriotyzm Rzymian” – 

14 R.C. Holub, Nietzsche’s Colonialist Imagination, dz. cyt., s. 35–36.
15 F. Nietzsche, Ludzkie, arcyludzkie, przeł. K. Drzewiecki, Wydawnictwo Vis-à-vis, 

Kraków 2010, s. 221.
16 Tamże, s. 220–224.
17 Tamże, s. 242.



41

czytelne odwołanie do niemieckiego nacjonalizmu – oparty na pojęciu 

narodu i honoru przestanie obowiązywać na rzecz „większej ambicji”18.

Pod koniec lat 70. XIX wieku większym celem okazał się projekt 

stworzenia niemieckiego imperium, wsparty na nacjonalizmie oraz wierze 

w rasową supremację nad nie-Europejczykami19. W rozdziale zatytułowa-

nym Wielka polityka i jej złe strony Nietzsche zauważył, że największą szko-

dą, jaką ponoszą narody, nie są straty związane z prowadzeniem wojen, 

utrzymaniem stałej armii czy stagnacją w handlu, lecz to, że „rokrocznie 

odciąga się najdzielniejszych, najsilniejszych, najpracowitszych ludzi od 

ich właściwych zajęć i zawodów, żeby uczynić z nich żołnierzy”20. Dla 

filozofa kultura wojskowa była równoznaczna z ogłupianiem jednostki, 

pozbawianiem jej wolnej woli i mocy twórczej. W dalszej partii tekstu 

podkreślił również, że „troski dobra powszechnego pochłaniają codzien-

nie część kapitału głowy i serca każdego obywatela”, co wywołało „zubo-

żenie i znużenie duchowe” Niemców21. Wszystko to, twierdził Nietzsche, 

jest w istocie negatywnym skutkiem niemieckiej ambicji, dla której głów-

nym celem stało się dążenie do „wielkiej polityki i do zapewnienia sobie 

rozstrzygającego głosu między najpotężniejszymi państwami”22. Filozof 

pisał w ten sposób o polityce Ottona von Bismarcka i promowanej przez 

niego wizji imperialnych Niemiec, wprowadzonej w życie po 1871 roku.

Rozprawa Ecce homo – intelektualna autobiografia Nietzschego – 

była pisana w ostatnich tygodniach poprzedzających jego załama-

nie psychiczne23. W 1888 roku filozof kończył też pracę nad dzie-

łami wydanymi bez jego autoryzacji24. Projekt spisania własnych 

wspomnień i refleksji w postaci autobiografii traktował jako formę 

pisania w niczym nieustępującą jego wcześniejszym pismom filo-

zoficznym. W listach twierdził nawet, że autobiograficzne studium 

18 Tamże.
19 Dennis Sweeney, Pan-German Conceptions of Colonial Empire, w: German Colonialism 

in a Global Age, red. B. Naranch, G. Eley, Duke University Press, Durham–London 2014, 
s. 265–266.

20 F. Nietzsche, Ludzkie, arcyludzkie, dz. cyt., s. 242.
21 Tamże.
22 Tamże, s. 243.
23 F. Nietzsche, Ecce homo, dz. cyt., s. 3–5.
24 Chodzi o następujące dzieła: Antychryst, Dytyramby dionizyjskie oraz Nietzsche contra 

Wagner.



42

okaże się traktatem o znaczeniu dziejowym25. Ostatnie partie tek-

stu powstały w grudniu 1888 roku, a więc cztery lata po założe-

niu pierwszych niemieckich kolonii oraz w czasie, kiedy imperialny 

projekt nabierał rozmachu. Ecce homo można czytać nie tylko jako 

podsumowanie intelektualnej drogi Nietzschego, lecz także jako roz-

winięcie jego wcześniejszej refleksji nad niemiecką polityką końca 

XIX wieku. Filozof pisał z przekąsem: „Jestem w swych najgłębszych 

instynktach obcy wszystkiemu, co niemieckie, tak, że już sama bli-

skość Niemca spowalnia mi trawienie”26. W dalszych partiach tekstu 

dodawał: „Niemcom brak w ogóle wyobrażenia o tym, jak są pospolici, 

a jest to stopień najwyższej pospolitości – nawet nie wstydzą się być 

tylko Niemcami”27. Tymi słowami Nietzsche krytykował rozwijający 

się nacjonalizm, uznając go za wyidealizowany i całkowicie fałszywy 

obraz narodu śniącego o potędze, w dodatku zaprzeczający rzeczywi-

stemu postępowi.

Kiedy w późnych latach 80. XIX autor Wiedzy radosnej pisał: „Trud-

no o złośliwsze nieporozumienie niż wiara, że wielki sukces militarny 

Niemców dowodzi czegokolwiek na rzecz tej kultury – lub wręcz jej 

zwycięstwa nad Francją”28, nie odwoływał się wyłącznie do minionej 

wojny, lecz myślał również o aktualnej agresywnej rywalizacji Niemców 

z zachodnimi mocarstwami o dominację w zamorskich koloniach. Im-

perialistyczne zapędy rządu prowadzone pod hasłem misji cywilizacyj-

nej filozof oceniał jako zaprzeczenie wszelkich wartości. Zaznaczał też: 

„Dokąd Niemcy sięgają, tam psują kulturę”29. W tym sensie kolonializm 

niemiecki w swoich dwóch podstawowych wersjach – ekonomicznej 

i ideologicznej – stanowił w jego oczach jedną z wartości wymagających 

przewartościowania.

Pojęcie „wielkiej polityki” pojawiające się w Ludzkim, arcyludzkim za-

równo odnosiło się do aktualnych wydarzeń w kraju, jak i było wykorzy-

stywane do krytyki zachodniego modelu moralności. Według Holuba 

„wielka polityka” i przeciwstawiony jej „dobry Europejczyk” wiązały 

się z nacjonalizmem i propagandą przełomu lat 70. i 80. XIX wieku, 

25 F. Nietzsche, Ecce homo, dz. cyt., s. 64.
26 Tamże, s. 178.
27 Tamże, s. 65.
28 Tamże, s. 110.
29 Tamże, s. 46.



43

zahaczających również o politykę kolonialną30. Zjednoczenie Niemiec, 

poprzedzające konferencję berlińską o ponad dekadę, wymagało wypra-

cowania nowego modelu identyfikacyjnego, który zostałby oparty na 

wizji nowej niemieckiej wspólnoty narodowej. Na przełomie XIX i XX 

wieku podział między „ja” a „innym” kształtował się na przecięciu ka-

tegorii różnicy rasowej, płciowej i klasowej. Podczas gdy „dzicy” byli 

zawsze obcy, rolę wewnętrznych „innych” odgrywali Żydzi, kobiety, 

osoby homoseksualne oraz robotnicy31. W Ludzkim, arcyludzkim Nietz-

sche podkreślił, że sytuacja czarnych niewolników jest lepsza niż kon-

dycja europejskiego robotnika32. Nie odniósł się jednak do rzeczywistej 

kondycji kolonizowanych, pisząc o niewolniku w greckiej polis. W ten 

sposób umknął przed koniecznością namysłu nad sytuacją ludzi żyją-

cych na terytoriach przejętych przez Niemców po 1884 roku oraz nad 

skutkami ich rządów. Mimo to, pisząc o „wielkiej polityce”, podjął walkę 

z całym szeregiem problemów związanych z pojmowaniem narodu oraz 

wspólnoty narodowej. Jeśli życie było podstawowym pojęciem dynami-

zującym jego system filozoficzny, to niemieckość stanowiła jego zaprze-

czenie – w tym świetle wojny toczone przez imperialne Niemcy mogły 

przynieść jedynie śmierć. Prowadzona na polu filozofii walka Nietzsche-

go miała prowadzić do zwrócenia życia skradzionego jednostce przez 

„wielką politykę”.

Opis przypadku. Freuda pozycja w centrum

Dla badaczy postkolonialnych imperialna wyobraźnia Sigmunda Freuda 

ujawniła się w często stosowanym przez niego zestawieniu neurotyków 

z „dzikimi”. Myśl psychoanalityczną naznaczyło bowiem ewolucjoni-

styczne pojmowanie rozwoju kultury i jednostki prowadzące od naj-

bardziej „pierwotnych” form do bardziej złożonych wariantów. Można 

założyć, że przyrównując neurotyka do człowieka „pierwotnego”, Freud 

zakreślił granicę między chorym a zdrowym, swoim a obcym. „Dzi-

cy” służyli mu wyłącznie jako ilustracja teorii, ale nie zyskiwali w niej 

30 R.C. Holub, Nietzsche’s Colonialist Imagination, dz. cyt., s. 35.
31 Sander L. Gilman, Freud, Race, and Gender, Princeton University Press, Princeton 

1993, s. 23–48.
32 F. Nietzsche, Ludzkie, arcyludzkie, dz. cyt., s. 47.



44

statusu podmiotów. W tym świetle psychoanaliza staje się nowoczesną 

wiedzą-władzą – dyskursem dyscyplinującym, a nie wyzwalającym. Tak 

freudyzm postrzegał chociażby Michael Foucault, dla którego psycho-

analiza pozornie zmniejszyła dystans między lekarzem a pacjentem, sta-

nowiąc kontynuację XIX-wiecznej psychiatrii. Filozof stwierdzał:

Jako postać alienująca, lekarz okazuje się punktem kluczowym psychoanalizy. 

Może dlatego, że (…) psychoanaliza nie słyszy, nie może usłyszeć głosu nierozu-

mu, nie odczytuje znaków niedorzeczności. Może rozwiązywać niektóre formy 

obłędu – suwerenna praca nierozumu pozostaje dla niej obca. Nie wyzwoli jej 

ani nie zapisze – tym bardziej nie wytłumaczy, co jest tej pracy esencją33.

To, co nierozumne, wymyka się instytucjonalnej psychoanalizie, któ-

ra mimo nowatorstwa czerpała z patologizującego języka ówczesnej me-

dycyny. Foucault zdaje się nie widzieć starań Freuda oraz jego uczniów, 

którzy, świadomi zagrożeń medycznej narracji, chcieli stworzyć nowy 

język, daleki od psychiatrycznych opisów przypadków oraz patografii34.

Pozycję wiedzy-władzy w przypadku psychoanalizy komplikowała 

społeczna pozycja jej twórcy i jego współpracowników. Psychoanaliza, 

kojarzona dziś głównie z postacią Freuda, w istocie była dynamicznym  

ruchem opartym na współdziałaniu wielu ludzi, często reprezentujących 

sprzeczne poglądy i dążenia. W pierwszych latach istnienia ruch psycho-

analityczny był tworzony przez lekarzy i lekarki pochodzenia żydow-

skiego, którzy często przeprowadzali się z terenów ówczesnej Galicji do 

Wiednia w celach edukacyjnych i rozwojowych. Elke Mühlleitner poda-

je, że na 155 członków Wiedeńskiego Towarzystwa Psychoanalitycznego 

jedynie 35 procent pochodziło z Wiednia35. Większość współtwórców 

33 Michel Foucault, Historia szaleństwa w dobie klasycyzmu, przeł. H. Kęszycka, PIW, 
Łódź 1987, s. 459.

34 O przejściu od XIX-wiecznego gatunku patografii do psychografii – zob. Agnieszka 
Więckiewicz, Analityk jako pisarz i biograf. Psychograficzna twórczość Isidora Sadgera a psychoanaliza 
literatury, „Teksty Drugie” 2019, nr 1. O późnej filozofii Foucaulta oraz jego ujęciu hermeneuty-
ki siebie jako różnej od z założenia opresywnych „technik siebie” – zob. Roma Sendyka, Od kul-
tury „ja” do kultury „siebie”. O zwrotnych formach w projektach tożsamościowych, Universitas, Kraków 
2015. Zwłaszcza Wstęp i rozdział 1 Samotne i nieznane siebie (Stanisław Brzozowski). 

35 Elke Mühlleitner, Johannes Reichymayr, Following Freud in Vienna. The Psychological 
Wednesday Society and The Viennese Psychoanalytical Society 1902–1938, „International Forum 
of Psychoanalysis” 1997, nr 6, s. 73–102.



45

emigrowała: 36,8 procent urodziło i wychowało się na terenie Austro-

-Węgier (głównie Galicji), a 26 procent przybyło do niego z jeszcze in-

nych stron (głównie z Niemiec, Rosji oraz ze Stanów Zjednoczonych). 

Spośród nich większość zdobyła wyższe wykształcenie na Uniwer-

sytecie Wiedeńskim, rzadziej na Uniwersytecie w Zurychu bądź Uni-

wersytecie Fryderyka Wilhelma w Berlinie (dzisiejszym Uniwersytecie 

Humboldta), stanowiących największe ośrodki akademickie przełomu 

XIX i XX wieku. Prawie 87 procent psychoanalityków wywodziło się 

z rodzin żydowskich zamieszkujących małe miasta. Kiedy w 1902 roku 

Freudowi udało się zdobyć pierwszych zwolenników, wszyscy byli wy-

znania mojżeszowego. Do 1937 roku Żydzi stanowili 83,8 procent 

wszystkich członków towarzystwa36.

Zainteresowanie psychoanalizą wśród lekarzy i lekarek pochodzenia 

żydowskiego można tłumaczyć nowatorstwem nauki Freuda, ale był to 

również efekt odcięcia innych ścieżek kariery dla dobrze wykształconych 

Żydów. Lena Magnone pisała:

Z pewnością można (…) przyjąć, że większość pierwszych zwolenników 

Freuda wiąże się z psychoanalizą dopiero wtedy, kiedy zamknięte zosta-

ły przed nimi możliwości innych dróg rozwoju naukowego i zawodowe-

go. Żydowscy studenci medycyny kierowali się ku psychiatrii (…) przede 

wszystkim dlatego, że ta dziedzina, jako mniej dochodowa (psychiatrzy 

nie otwierali własnych gabinetów i mogli praktykować wyłącznie w szpi-

talach), przyciągała mniej studentów nieżydowskich, przed którymi otwo-

rem stały bardziej lukratywne specjalizacje. Wraz ze wzrostem antysemi-

tyzmu również i ta droga została jednak zamknięta, co uczyniło z psycho-

analizy – dziedziny (…) funkcjonującej na obrzeżach świata medycznego, 

uznawanej za nienaukową i kojarzonej wprost z żydostwem (…) – jedyną 

realną ścieżkę kariery37.

Popularność rasistowskich teorii w ówczesnych dyskursach medycz-

nych, z którymi na co dzień zderzali się żydowscy studenci i studentki 

medycyny, podobnie jak doświadczenie antysemityzmu, nieuchronnie 

36 Tamże, s. 76–78.
37 Lena Magnone, Psychoanaliza w Polsce?, w: Psychoanaliza w Polsce. 1909–1946, wyb. 

i oprac. L. Magnone, Kronos, Warszawa 2016, s. vi.



46

wpłynęło na teorię psychoanalityczną38. Przyjęcie perspektywy społecz-

no-kulturowej w badaniach nad historią freudyzmu, zamiast koncentro-

wania się wyłącznie na teorii psychoanalitycznej, pozwala w pełniejszy 

sposób ukazać warunki, w jakich ukształtowały się poszczególne koncep-

cje oraz idee uczniów Freuda. Psychoanaliza badana jako nauka stworzo-

na głównie przez lekarzy i lekarki pochodzenia żydowskiego umożliwia 

traktowanie ruchu freudowskiego jako zrywu utalentowanych i niezwyk-

le ambitnych, ale też społecznie wykluczonych mężczyzn i kobiet39. Do 

wybuchu drugiej wojny światowej wypracowali oni własne struktury in-

stytucjonalne, aby umożliwić sobie realizację zawodową. Zakładanie wy-

dawnictw, czasopism naukowych oraz instytutów psychoanalitycznych 

stało się dla nich strategią przetrwania w antysemickich i opresyjnych 

społeczeństwach europejskich do 1938 roku. W tym świetle teza o kolo-

nialnej wyobraźni Freuda oraz jego rasistowskich uprzedzeniach wymaga 

rewizji, czynionej nie z perspektywy teorii postkolonialnej, lecz kulturo-

wej historii psychoanalizy.

Kryzys. Uchodzenie psychoanalizy z centrum

Chociaż Freud dążył do uczynienia z psychoanalizy teorii uniwersalnej, 

możliwej do zaakceptowania przez środowisko medyczne, jego teksty nie 

kontynuowały tradycji pisarstwa psychiatrycznego, lecz radykalnie z nią 

zrywały. Marzenia o karierze uniwersyteckiej oraz zyskaniu uznania 

w wiedeńskich kręgach lekarzy musiały zostać zrewidowane ze względu 

na rosnący antysemityzm, z którym Freud mierzył się w latach studenc-

kich. W studium autobiograficznym wspominał:

W gimnazjum byłem przez siedem lat prymusem, miałem stanowisko uprzy-

wilejowane, prawie mnie nie egzaminowano. Mimo że żyliśmy w bardzo 

trudnych warunkach, ojciec mój żądał, abym w wyborze zawodu kierował 

38 S.L. Gilman, Freud, Race, and Gender, dz. cyt., s. 12–21.
39 O psychoanalizie jako drodze emancypacyjnej – zob. L. Magnone, Emisariusze Freu-

da, dz. cyt.; na przykładzie tekstów klinicznych Heleny Deutsch – zob. A. Więckiewicz, 
Ontologia przypadłości „jak gdyby” w teorii Heleny Deustch. Narodziny teorii kobiet albo sondowanie 
granic psychoanalizy, „Praktyka Teoretyczna” 2018, nr 2 (28).


