
I consider Norwid as the best poet of the 19th century –
of all I know, in any language. Better than Baudelaire, better
than Wordsworth, better than Goethe. For me, at any rate.

Josif Brodsky1

24 września 2001 roku odbył się symboliczny pogrzeb Cypriana
Norwida w katedrze królewskiej na Wawelu. Prochy poety spoczęły
w krypcie wielkich poetów; jest to przywilej, którego jak dotychczas
dostąpili tylko Adam Mickiewicz i Juliusz Słowacki.

Choć fakt ten jest ostatnim aktem jego pośmiertnej kariery, wy-
pada raz jeszcze zastanowić się nad tym, co zapewniło tę wyjątkową
pozycję twórcy, którego Josif Brodski postawił na samym szczycie
poezji XIX wieku.

Przede wszystkim nie sposób go zaklasyfikować. Najmłodszy
z romantyków polskich oddalił się od nich, by tworzyć poezję całkiem
inną i nowatorską; tak jak później Mallarmégo lub Hopkinsa, bardziej
pociągało go słowotwórstwo i praca nad słowem niż ekspresja języka.
Norwid to pierwszy poeta lingwista, prawdziwy archeolog słowa i cała
jego twórczość to gigantyczny wysiłek, mający na celu odtworzenie
słowa poetyckiego poprzez nawiązanie do jego źródeł. „Oryginalność
– mówi poeta – jest to sumienność w obliczu źródeł”2. To jakby
echo Konfucjusza, który powiada: „Kiedy pijesz wodę, wspomnij na
źródło”.

1 Cyt. za: Frank Corliss, Jr, Norwid and the American Transcendentalists, w: Cyprian
Norwid (1821–1883) Poet – Thinker – Craftsman, A Centennial Conference, London 1988.

2 C. Norwid, O Juliuszu Słowackim, w: Pisma wszystkie, t. 6, s. 423.

– 11 –



W dziedzinie słownictwa znaleziska Norwida są spektakularne:
poza imponującą liczbą neologizmów (m.in. słynnych „nowotworów”
złożonych z kilku słów) wprowadzał archaizmy i słowa rzadkie,
czerpał z dialektów i języka potocznego. Przekształcał sens słów,
dokonując przesunięcia w ich etymologii, dzielił je na cząstki morfo-
logiczne albo powracał do ich pierwotnego znaczenia, dodawał im
nietypowe przedrostki i przyrostki. Wprowadzał struktury wielo-
znaczne, polisemiczne. Zaburzył składnię tak przecież swobodną
w języku polskim, starając się wprowadzić do niej elementy składni
łacińskiej, francuskiej, niemieckiej i angielskiej.

Jaki był cel tego przedsięwzięcia? Nie walka o estetykę „sztuki dla
sztuki”, ale próba przywrócenia słowu jego charakteru boskiego,
który straciło z biegiem wieków. „Język nie jest wynalazkiem czło-
wieka: od początku doskonały jest, bo wyrażający – pisze w swoich
Notatkach z mitologii. – Nawet poniekąd istniej, im pierwotniej. A cóż
liry słowo – społeczne, tworzące...”3. A w przedmowie do Rzeczy
o wolności słowa nie waha się stwierdzić: „Słowa nie wywiódł człowiek
z siebie sam – ale s ł o w o b y ł o z c z ł o w i e k a w y w o ł a n e
i dlatego dwie przyczyny tam uczestniczyły: jedna – w s u m i e n i u
człowieka, druga – w h a r m o n i i praw stworzenia...”4. Wiedział
niewątpliwie, że na Dalekim Wschodzie uważano sanskryt, tybetań-
ski i chiński, za pismo objawione. Dla Norwida bowiem, jak dla
św. Tomasza z Akwinu, słowo wciela zarazem sacrum i doskonałość,
które wyraża jego pełnia, piękno i zupełność, a zarazem najbardziej
prawdopodobna adekwatność pomiędzy słowem ludzkim a wolą Bożą.
Słowo świadczy o istnieniu ducha w materii i o jedności tych dwóch
elementów. Zadaniem poety jest przywrócenie harmonii tych elemen-
tów, bez przerwy zaburzanej przez historię. Poezja stanowi zatem
„najwyższą funkcję cywilizacyjną”5, będąc poniekąd „inicjacją”6. Po-
przez słowo ludzkość uczestniczy w tworzeniu „człowieka wiecz-
nego”, którego wzorem jest Chrystus, źródło prawdy. Poeta jest za-

3 C. Norwid, Pisma wszystkie, t. 7, s. 253, nr 84.
4 Ibid., t. 3, s. 559.
5 Ibid., t. 7, s. 255, nr 96.
6 Ibid., t. 3, s. 560.

– 12 –



tem tym, który powinien dać świadectwo tej prawdzie. Jak bowiem
mówi Norwid w swoim dramacie Aktor:

...głębią sztuki ostatnią jest może
Przypadkowe odgarnąć, wyświecić, co Boże...7

Ale dla nowych treści potrzebny jest też nowy język. Działalność
poety ma mieć zatem aspekt zarazem artystyczny i etyczny. Dlatego
tak często podejmuje Norwid w swoich dziełach problem sumienia,
moralności, prawdy i fałszu, dobra i zła.

Jest on nie tylko „jednym z największych poetów i myślicieli
chrześcijańskiej Europy”, jak go określił Jan Paweł II, ale również
jednym z jej wielkich mistyków, bliskim Novalisa, Nervala, Hopkinsa,
Dickinson, Péguy, Rilkego, Oskara Miłosza, T.S. Eliota, Simone Weil
i Teilharda de Chardin.

Wielkość jego poezji wyraża się w niepokoju moralnym, który
zawiera, i w jego głębokiej wierze w człowieka. Atom i kosmos,
„gromy i pyłki” (tytuł zagubionego tomu jego wierszy) to granice jego
świata poetyckiego: ta wizja obejmuje królestwo człowieka pod-
niesionego do Boskości, od którego poeta żąda miary nadludzkiej, tak
jak przed nim św. Paweł i Hölderlin.

Teleologia Norwidowska czerpie swoje inspiracje oczywiście
z Biblii, zwłaszcza z nauki płynącej z listów św. Pawła. Podejmuje
on jego idee „rekapitulacji” (anakephalaı̈oomaı̈ ) całej rzeczywistości
stworzonej (a więc także i historii ludzkiej) w Chrystusie, który po-
jawił się w historii „dla dokonania pełni czasów” (Ef 1, 10). I znał na
pewno tę myśl św. Augustyna: „To, co nazywamy religią chrześci-
jańską, istniało już u starożytnych; nigdy też nie była ona nieobecna
od początku istnienia rasy ludzkiej aż do czasu, kiedy Chrystus
pojawił się we własnej osobie” (De vera religione, X). Tak jak Simone
Weil mówiła o „intuicjach przedchrześcijańskich”, Norwid widział
zapowiedź chrześcijaństwa u proroków Starego Testamentu, Sokratesa,
Platona, Cycerona, Seneki, a nawet... Konfucjusza. „Nie tylko wiemy
– pisał w 1882 roku – iż Chrystus był na świecie pierw, nim z Marii
narodził się, i że jest po pochowaniu onego na przedmieściu jero-

7 Ibid., t. 4, s. 342 (akt I, scena I).

– 13 –



zalamskim, ale nadto wiemy jeszcze, iż gdybyśmy właśnie że to od
postaci Chrystusa Pana odjęli, pozostałby największy filozof i mini-
ster, jakim był Kung-fu-tseu (Konfucjusz)”8. A w Milczeniu nazwał go
„najrozsądniejszym z mędrców starożytnych...”9.

Docieramy tutaj do nader interesującego problemu, a mianowicie
prawdopodobieństwa wpływu filozofii i estetyki chińskiej na sztukę
i myśl autora Vade-mecum. Czy nie tu właśnie należy szukać źródła
jego niezwykłej oryginalności? „Ja od żadnego poety polskiego z ży-
wych i umarłych nigdy nic nie wziąłem...” – pisał do Bronisława Za-
leskiego w styczniu 1868. Poeta czytał w dwunastu językach i „język
chiński nie był mu obcy”, jak pisze w liście do Józefa Ignacego Kra-
szewskiego z 28 pażdziernika 187610, a jego pisma świadczą o zdu-
miewającej jak na owe czasy znajomości cywilizacji Kraju Środka.
W jego Albumie Orbis (rodzaj notatnika bogato ilustrowanego przez
autora) znajdujemy wiele passusów poświęconych myśli chińskiej
i jej pokrewieństwom z chrześcijaństwem. Poniższy cytat z Kingu,
czyli Księgi nad księgami (pierwszy rozdział Ta-hio, Wielka nauka
Konfucjusza), świadczy, że Norwid czytał to dzieło: „Principium
światłości odebrane z nieba. Tę we wszechstronności rozjaśnienia
mieć i w życie wprowadzić. (Światłość Boża oświeca każdego na świat
przychodzącego)”11. Poeta notuje dalej: „Kung-fu-tseu zbiera i reasu-
muje poprzedni dobytek mądrości tradycjonalnej – za swoje nie po-
daje. Światłość – odnowienie – miłość bliźniego od razu im znane”12.
Jeśli chodzi o słynny I Cing (I king), który poprzez podświadomość
pozwala dostąpić tej światłości, Norwid znał go również: w swojej
Podróży po Wystawie Powszechnej (w roku 1867 w Paryżu) zauważa
jego obecność w pawilonie chińskim13 (zaznaczając przy okazji, iż
„nigdy dam chińskich nie widział, lubo mężczyzn dosyć i blisko miał
przyjemność spotykać” – nieznana i intrygująca karta jego biografii!)
i potwierdza jego znajomość: „kiedyś miałem był w ręku Kodeks-

8 C. Norwid, Z powodu podręcznika Szujskiego, w: Pisma wszystkie, t. 6, s. 540.
9 C. Norwid, Pisma wszystkie, t. 6, s. 242.
10 Ibid., t. 10, s. 81.
11 Ibid., t. 11, s. 409, nr 100.
12 Ibid., t. 11, s. 409, nr 102.
13 Ibid., t. 7, s. 297, nr 297 oraz t. 6, s. 205.

– 14 –



-Chiński14 (na angielski język tłumaczony)”. Chodzi tu pewno o cykl
The Chinese classics wydawany w latach 1861–1872 w Hongkongu
przez Jamesa Legge, a potem kontynuowany w Oksfordzie. Składają
się nań dzieła Konfucjusza, Lao-tsy’ego i Czuang-tsy’ego. Pierwszy
przekład I Cing na Zachodzie (na łacinę), dokonany w połowie XVIII
wieku przez grupę jezuitów pod kierunkiem ojca Régisa, ukazał się
w Stuttgarcie w latach 1834–1839. Za życia poety opublikowano dwa
przekłady angielskie tego dzieła: ojca Canona Mc Clatchie (Shanghaı̈
1876) i Jamesa Legge (Oxford 1882). Przekład francuski, pióra Paula
Louisa Félixa Philastre’a, ukazał się w 1881 w Paryżu.

Norwid cytuje także słynne Dialogi (Lun-jü) Konfucjusza15. Moż-
liwe, że po raz pierwszy zetknął się z myślą tego filozofa jeszcze
w kraju: w roku 1784 opublikowano tam jego Myśli moralne w prze-
kładzie G. Zachariasiewicza, a w roku 1801 książkę George’a Staun-
tona Podróż lorda Macartney, ministra Wielkiej Brytanii, do Chin w 1792,
1793 i 1794, przełożoną przez Romana Markiewicza (jej przekład
francuski ukazał się w 1804). Dzieło to zawierało sporo cennych
informacji o cywilizacji chińskiej, a w drugim tomie – szeroki wybór
myśli Konfucjusza. Pierwszy pełny przekład Dialogów na angielski,
pióra Jamesa Legge, ukazał się dopiero w 1861, francuski (G. Pau-
thiera, który Norwid czytał) – w 1865. W roku 1851 E. Biot opub-
likował inne klasyczne dzieło konfucjańskie: Tcheou li ou les Rites de
Tcheou (Czeu-li albo rytuał Czeu). Pierwsza polska książka zawiera-
jąca wiele wiadomości o Chinach, Relacje powszechne J.B. Benesiusa,
ukazała się już w 1609 roku! Na początku XIX wieku wydano w Pol-
sce jeszcze inne książki o Chinach: J.B. du Halde, C. Dorville’a,
J.G. Strittera. W 1810 roku Filip Neriusz Golański wydał w Wilnie
książkę Literatka chińska dla literatek w Europie z niektórymi wiadomościami
o Chinach i Chińczykach z ich autorów, historyi, myśli, zdań i prawideł,

14 W jego skład wchodzi m.in. Pięcioksiąg: I-King (Księga przemian), Szy-king (Księga
pieśni), Szu-king (Księga dokumentów), Juë (Księga muzyki, zagubiona) oraz Cz’un-ts’iu
(Roczniki wiosen i jesieni). Do tych ksiąg kanonicznych należy dorzucić cztery dzieła
klasyczne: Lun-jü (Dialogi), Ta-hio (Wielka nauka), Czung-jung (Doktryna środka) i Meng-
tsy (Księga Mencjusza)oraz Li-ki (Księga rytuału). Dziełem Konfucjusza, który, jak Sokra-
tes, nie pozostawił dzieł pisanych, są prawdopodobnie Dialogi i Roczniki wiosen i jesieni.
Inne zostały opracowane przez jego uczniów.

15 C. Norwid, Pisma wszystkie, t. 11, s. 411, nr 112.

– 15 –




