
S u m m a r y

The author claims that the word sign is not idiomatically applicable to linguistic 
expressions (apart from certain technical terms such as diacritic signs). Therefore, 
in the framework of postulated natural language idiomaticity of terminology, the 
following interrelations are to be considered incorrect: 1. identity of range of ‘lin-
guistic expressions’ and ‘signs’, 2. inclusion of the latter in the former, 3. inclusion 
of the former in the latter, 4. intersection of the former and the latter. The correct 
relationship between the former and the latter is that of disjunction. On the other 
hand, there is a kind of analytic entailment between signs as the antecedent and 
linguistic expressions as a  consequent: this is the fact that any idiomatic sign 
unilaterally involves the use of some linguistic expressions whereby the sign is 
introduced without the reverse of it being valid. In this perspective, any attempt at 
finding a generalization covering signs and linguistic expressions as placed on an 
equal footing, especially when the role of “common denominator” is assigned to 
‘sign’, leads to absurdities (in particular, to a destructive infinite regress).

The author closes his article with a commentary on the history of views con-
cerning “signs” and their possible scopes as envisaged by different scholars.

S t r e s z c z e n i e

Autor twierdzi, że wyraz znak nie jest idiomatycznie stosowany do wyrażeń języko-
wych (poza pewnymi terminami technicznymi, takimi jak znaki diakrytyczne). Dla-
tego przy założeniu postulowanej naturalno-językowej idiomatyczności terminologii 
następujące relacje wypada uznać za błędne: 1. identyczność zakresu ‘wyrażeń 
językowych’ i  ‘znaków’, 2. inkluzję tych ostatnich w  tych pierwszych, 3.  inklu-
zję tych pierwszych w  tych ostatnich, 4. przecięcie obu klas. Poprawny stosunek 
wzajemny obu klas to ich rozłączność. Z drugiej strony istnieje pewna implikacja 
analityczna między znakami jako poprzednikiem a wyrażeniami językowymi w roli 
następnika: chodzi o to, że każdy idiomatyczny znak wymaga jednostronnie użycia 
jakichś wyrażeń językowych, które ustanawia znak, podczas gdy nie ma zależności 
odwrotnej. W tej perspektywie każda próba znalezienia generalizacji obejmującej 
znaki i wyrażenia językowe jako stojące obok siebie na równej stopie, zwłaszcza 

Andrzej Bogusławski (Warszawa)

Słowo i znak



10 Andrzej Bogusławski 

wtedy, kiedy rola „wspólnego mianownika” ma przysługiwać ‘znakowi’, prowadzi 
do absurdów (w szczególności do destrukcyjnego regresu nieskończonego).

Autor zamyka artykuł komentarzem na temat historii poglądów dotyczących 
„znaków” i ich możliwych zakresów, tak jak było to widziane przez różnych uczonych.

Moja poniższa wypowiedź, osnuta na krótkiej prelekcji w Instytucie Lin-
gwistyki Stosowanej UW, którą mogłem zrealizować dzięki uprzejmemu 
zaproszeniu Profesora Gennadija Zeldowicza (jestem mu za nie wdzięczny 
– obok wielu innych przedmiotów mojej dla niego wdzięczności), ma na celu 
jedynie zwięzłe wysłowienie pewnej bardzo ogólnej tezy teoretyczno-termi-
nologicznej dotyczącej koncypowanej przez pewnych uczonych dziedziny 
„semiotyki” jako „nauki o znakach”, koncypowanej w taki sposób, że lin-
gwistyka stałaby się jej częścią właściwą. Tezę tę zgłaszałem już wcześniej 
w pewnej, dość rozbudowanej, formie. Chodzi mi o mój łatwo dostępny arty-
kuł z roku 1988. Nie ma więc potrzeby powtarzać wszystkich szczegółów. 
W zasadzie moim celem obecnie jest powtórzenie, w nieco odnowionym 
sformułowaniu, rzeczy dawnej.

Moja wypowiedź będzie komentarzem do poprawionego i rozszerzo-
nego tekstu handoutu rozdanego słuchaczom wspomnianej przed chwilą 
prelekcji.

Podam naprzód ten poprawiony tekst, a następnie rozwinę jego główną 
myśl, do której mam przekonanie, wyjaśniając też nieco bliżej niektóre 
punkty mojej skrótowej prezentacji.

Oto zapowiedziany tekst:

I. Zastosowanie nazwy znak (bezproblemowo odnoszącej się do 
semafora, trupiej główki na słupie trakcji elektrycznej, dystynkcji 
wojskowych, logo, znaków drogowych itd.) do wyrażeń języka natu-
ralnego, a nawet do wyrażeń języków sztucznych, czy to takich jak 
esperanto, czy też takich jak symbole w jakimś rachunku logicznym 
lub matematycznym, jest sztuczne (inaczej już jest z „językami”, by 
tak rzec, metaforycznymi, takimi jak „język kwiatów”; by posłużyć 
się tym ostatnim przykładem, możemy w tym wypadku rzeczywiście 
w sposób niewymuszony powiedzieć, że jakiś kwiat, np. podarowany, 
jest symbolem lub znakiem miłości, a bukiet jaśminów na publicznym 
zgromadzeniu w Pekinie był znakiem poparcia dla opozycji wobec 



11Słowo i znak

reżymu – wzorem „jaśminów tunezyjskich”). Wyjątkami w odniesieniu 
do owej sztuczności są pewne ustalone, i w tym sensie oczywiście nie 
sztuczne, zwroty specjalistyczne w językoznawstwie: np. znaki prze-
stankowe, znaki diakrytyczne, a także niekiedy poza językoznawstwem, 
por. znaki monetarne (o pieniądzach normalnie nie mówi się „znak”; 
komu przyjdzie do głowy powiedzieć, że ma w kieszeni kilka cennych 
znaków, a mianowicie 5 srebrnych monet i dwa banknoty studolarowe?). 
O takich obiektach mówi się jednak jako o „znakach” tylko skrótowo, 
na zasadzie metonimii (np. znaki przestankowe to interpunkcja, pewna 
kategoria wyrażeń o tak właśnie umownie zbudowanej nazwie, która jest 
zresztą tylko jedną z nazw tej samej rzeczy); „znakowość” jest tu tylko 
etymologiczna, jak „maślaność” w zwrocie masło roślinne. Poza tymi 
szczególnymi wypadkami o wyrazach, zwrotach i, ogólnie, wyrażeniach 
języka naturalnego ogół nie mówi: znaki; mówi nade wszystko: słowa. 
Najogólniejszym terminem technicznym, obejmującym także wspo-
mniane znaki przestankowe lub diakrytyczne, jest wyrażenie wyrażenie 
(raczej normalne jest nazwanie nawet „głoski” lub „dźwięku [języko-
wego]”, nie mówiąc już o literze, „wyrażeniem [językowym]”).

II. Jeżeli założymy, że podany wyżej skrótowo opis idiomatycznego 
użycia wyrazów znak, język jest trafny – jako odbijający to, co jest rze-
czywiście powszechnie przyjęte i poprawne – wypada uznać za wadliwe 
następujące ujęcia relacji „język (ściślej, wyrażenia języka) – znaki”:

1. równozakresowość j, z,
2. inkluzja j w z,
3. inkluzja z w j,
4. przecięcie j, z,
gdzie j = wyrażenia języka, z = znaki.
III. Przy s z t u c z n y m  rozumieniu znaku jako ‘tego, co dodane 

przez mówiących jako mówiących do tego wszystkiego w Rzeczywisto-
ści, co jest niezależne od mowy’, i przy raczej oczywistym założeniu, że 
wyrażenia językowe są również tak właśnie dodane – wskazana w p. II 
teza 2. jest mimo wszystko do przyjęcia. Jest ona mianowicie do przy-
jęcia w sensie opierającym się na implikacji analitycznej j  z’, gdzie 
z’ jest rozumiane jako nosiciel pojęcia właśnie sformułowanego (a nie 
jako idiomatyczny „znak”, funkcjonujący w zgodzie z takim ogólnym 
obyczajem, który każe w zwykłej komunikacji mówić o tzw. światłach 



12 Andrzej Bogusławski 

ulicznych „znaki” i który w tejże zwykłej komunikacji zakazuje mówić 
o wyrazie koń „znak”). Ale trzeba podkreślić, że taką prawdziwą tezę 
analityczną uznamy t y l k o  we wskazanym, sztucznym, sensie.

IV. Natomiast przy założeniu idiomatycznego użycia wyrazów znak, 
język/wyrażenie (językowe) trafna jest teza głosząca rozłączność j, z. 
Wynika ona z uznania podanej w p. II negacji każdego z ujęć 1.– 4.

V. Ale trafną i ważną tezą jest także inna teza, a mianowicie teza 
głosząca rozłączność j, z  w r a z  z  i c h  s z c z e g ó l n y m  p o w i ą -
z a n i e m  – nadal przy założeniu idiomatycznego użycia wyrazów znak, 
język. Taka teza wynika z jednoczesnego uwzględnienia niżej wska-
zanych relacji j, z (jako tak właśnie, tzn. idiomatycznie, rozumianych 
wielkości). Oto te relacje:

x (Zx  ~ Jx) Λ (Jx   ~ Zx)
x  J     y  Z     ~ (x Jx  y Zy)
x  J  y  Z ( Zy  x Jx)
Wykluczamy tu naprzód równoważność logiczną j, z, a więc ich 

równozakresowość. Wykluczamy dalej zależność jednostronną j od z, 
a tym samym obecność (jakiegoś) znaku wszędzie tam, gdzie jest obecne 
wyrażenie językowe. Natomiast ostatnią, pozytywną, implikację interpre-
tujemy nie jako głoszącą inkluzję (idiomatycznych) znaków w stosunku 
do ogółu wyrażeń językowych, tzn. nie jako implikację głoszącą status 
znaków polegający na tym, że miałyby one stanowić podzbiór właściwy 
ogółu wyrażeń (rzecz szokująco absurdalna), lecz jako implikację gło-
szącą niemożliwość obecności znaków, których zbiór jest skądinąd ściśle 
rozłączny wobec wyrażeń, bez obecności tych ostatnich wielkości, tj. 
wyrażeń, wielkości rozumianych jako całkowicie odrębne i niezależne 
od (idiomatycznych) znaków.

VI. Przyjmując to, co zostało powiedziane w p. V, musimy uznać 
objęcie (idiomatycznym) pojęciem ‘znaku’ wyrażeń językowych nie 
tylko za nietrafne, lecz nawet za absurdalne. Wymagałoby ono bowiem 
uznania istnienia jakiejś własności „średniej” przysługującej na równi 
obiektom, do których odnosi się niezależne implicatum (przy implika-
cji jednostronnej), a więc wyrażeniom językowym, jak i obiektom, do 
których odnosi się z a l e ż n y  o d  n i c h (od wyrażeń jezykowych) 
ich (zaledwie) implicans, a więc zwykłym znakom. To zaś implikuje 



13Słowo i znak

sprzeczność: obiektowi – nosicielowi owej średniej musiałoby przy-
sługiwać naraz coś, co jest właściwe wyłącznemu implicansowi (np. 
znakowi drogowemu) i coś, co nie jest mu właściwe (bo „i m p l i c a t a 
jednostronne”, które nie są implicansami, mianowicie wyrażenia języ-
kowe  m u s z ą  być tej własności, własności bycia tylko implicansem 
[we wskazanej implikacji], pozbawione).

Jako paralelę uzmysławiającą cały ten układ można podać (wyko-
rzystane przeze mnie w artykule (1988)) dziwaczne pojęcie ‘obiektu 
ssania [ze strony noworodka]’, które miałoby się niejako wznosić nad 
mlekiem, piersią matki i matką (ze względu na poprawne konkatenacje: 
ssie mleko, ssie pierś matki, ssie matkę). Musiałoby ono przewidywać, że 
ten obiekt zarówno jest mlekiem, ponieważ nie ma ssania [tego, o które 
tu chodzi] tam, gdzie nie ma mleka (choć piersi i matki może nie być; 
może być na przykład tylko mamka), jak i nim nie jest, ponieważ ani 
matka, ani pierś matki nie jest mlekiem. Oczywiście takie „uśrednienie” 
treści ‘obiektu ssania’ prowadzi donikąd.

Inaczej mówiąc, tworzące znaki słowo, Humboldtowska energeia, 
zostaje w jego „znakowej” wizji zdegradowane do czegoś pośredniego 
między sobą samym a swoim własnym wytworem (jakim jest idioma-
tyczny znak); staje się ono tutaj niejako „cieniem własnego cienia”. Czy 
miałoby sens rozjaśniać ‘zboże’, wraz z ‘chlebem’, za pomocą ‘ziarna 
(zbóż)’ – jako tego, co tkwi w chlebie? A więc ostatecznie w zbożu 
widzieć nade wszystko chleb? Zboże dostarcza materiału dla chleba, to 
prawda; ale daje sobie ono radę i bez niego.

VII. Można jeszcze rozważać ewentualne arbitralne wykorzystanie 
etykietki znak dla wprowadzenia dysjunkcyjnego pojęcia obejmującego 
wszystko, co jest wyrażeniem  b ą d ź  „znakiem – nie-wyrażeniem”. Ale 
żadne pojęcie dysjunkcyjne nie może być ostateczne: gdyby jednym 
z alternantów mogła być zawsze wielkość określona ponownie za pomocą 
dysjunkcji cech, popadlibyśmy w destrukcyjny regres nieskończony.

Jednym z wariantów takiego pojęcia dysjunkcyjnego jest quasi-poję-
cie „własno-imienne”, tzn., szerzej, „lingwistyczne” (w sensie niegdyś 
precyzowanym przez L. Petrażyckiego). Ten status pojęciowy dotyka 
niestety także ‘znaku’ w jego rozpowszechnionym uzusie semiotycz-
nym: znakiem w tym ujęciu okazuje się każdy obiekt odznaczający 
się jakąś cechą nielingwistyczną, a ponadto taki, że zostaje n a z w a n y 



14 Andrzej Bogusławski 

(przez kogoś konkretnego lub przez jakieś grono takich osób) znakiem 
(podobnie jak zbiór Adamów to zbiór wszelkich nosicieli imienia Adam 
odznaczających się ponadto tym, że każdemu z nich przysługuje alter-
natywa najrozmaitszych cech innych niż bycie oznaczanym wyrazem 
Adam [cech różnych w przypadku każdego odpowiedniego denotatu 
w jego zestawieniu z innymi denotatami wyrazu Adam]).

[Możliwe jest wreszcie, poza wszystkim, co zostało omówione, uży-
cie wyrazu znak jako formy dla  j a k i e g o k o l w i e k  dowolnie dobra-
nego pojęcia [np. dla ‘wystającej części jakiegoś obiektu materialnego’; 
por. w tym związku wyraz wihajster]; ta oczywista możliwość pozostaje 
jednak poza kręgiem naszego aktualnego zainteresowania].

VIII. Sedno całej sprawy, o jaką tu chodzi, jest takie. 
Istnieje hierarchia tego, co zawiera się  o s t a t e c z n i e  w Rzeczy-

wistości sensu largo. W tej hierarchii najniższe, tzn. najbardziej wszech-
obejmujące (i dlatego właśnie, w określonym sensie „najwyższe”), są te 
oto zespolone wielkości: robienie i wiedza.

Te albo są „bezpośrednie/bezpośrednio dane” (inaczej niż cofnięcie 
ręki przy sparzeniu, które też właśnie n i e  jest robieniem), albo ich 
w ogóle nie ma. Tymczasem ewidentnie istnieją one. A więc są bez-
pośrednie.

Wiedza o powiązaniach rzeczy wiedzianych stanowi p o d s t a w ę 
niekontrowersyjnych, idiomatycznych „znaków”; te są zawsze „pośred-
nikami”. A zatem sama owa wiedza nie może do nich (do tych „pośred-
ników”) należeć.

Teraz: wiedza o alternatywach – jako o czymś, o  c z y m  się coś 
wie – nie istnieje bez języka/wyrażeń. Więc wyrażenia nie mogą być 
czymś pośrednim.

Ergo: wyrażenia mają naturę zasadniczo różną od  n i e k o n t r o -
w e r s y j n y c h  „znaków”.

Te ostatnie inherentnie powstają z nie-znaków i zawdzięczają swe 
powstanie – wyłącznie owym wielkościom wcześniejszym, a mianowicie 
robieniu i wiedzy, połączonym w  m ó w i e n i u, ś c i ś l e j, w  m ó w i e -
n i u, ż e. Znaki są powoływane do życia przez mówienie, w ostatecznym 
rozrachunku przez mówienie, że … . Nie mogą więc same należeć do 
mówienia ani mieć mówienia za sobie podporządkowanego – pod grozą 
destrukcyjnego regresu nieskończonego.



15Słowo i znak

A teraz mój komentarz do podanych wyżej tez.

Od niepamiętnych czasów w rozmaitych wcieleniach, zwłaszcza grec-
kich i łacińskich (nade wszystko w usankcjonowanej przez św. Augustyna 
postaci werbalnej: signum), a dalej, we wcieleniu francuskim, angielskim, 
niemieckim itd., funkcjonowała w odniesieniu do języka i wyrażeń języko-
wych nazwa znak. Miała ona jakoś przejaśniać zjawisko, które w gruncie 
rzeczy jest dla ludzi (ogólniej: mówiących), nawet jeżeli mamy tu do czy-
nienia z paradoksem, najbardziej tajemnicze, najbardziej osobliwe: mowę. 
Jest to paradoks, bo owo zjawisko zarazem konstytuuje samych tych, co 
jego przejaśnienia szukają, tzn. mówiących. Ta nazwa, znak, miała pozwalać 
na lepsze zrozumienie wyróżnionego, a tak osobliwego, działania, jakim 
jest ich własna mowa z jej niezbywalnymi, wspólnymi członkom tych czy 
innych grup lub gromad ludzkich, narzędziami słownymi. Te powszechnie 
były i są nazywane bynajmniej nie znakami, lecz słowami, logoi, verba, 
words, Worte/Wörter, mots itd. Skoro zaś narzędzia te są normalnie, na 
co dzień, nazywane inaczej niż za pomocą miana znak, to określenie ich 
w roztrząsaniach teoretycznych jako „znaków” obiecywało właśnie jakieś 
autentyczne rozjaśnienie zagadki: bo zewnętrznie ten zabieg defi nicyjny 
jest bardzo daleki od przysłowiowego „masła maślanego” (por., dla kon-
trastu, wyobrażalne objaśnienie od razu robiące wrażenie pustego dziwac-
twa: „wyraz to słowo” lub „słowo to wyraz”; por. też: „stróż to dozorca”, 
„dozorca to stróż”). Na dodatek przywołanie nazwy znak umieszczało wyra-
żenia językowe w szerszej płaszczyźnie, jak ogólnie przystoi wysiłkom teo-
retycznym, eksplanacyjnym: podsuwało ono myśl o pokrewieństwie wyrażeń 
ze świetnie znanymi zjawiskami naturalnymi rzeczywiście opatrywanymi 
także nazwą znak, takimi jak (wspominany już przez św. Augustyna) dym 
w stosunku do ognia. Wyrażenia językowe miały być częścią wielkiego 
świata znaków z jego wstępną, naczelną bifurkacją przewidującą wielki dział 
signa naturalia przeciwstawiony wielkiemu działowi signa data. Wprawdzie 
ta differentia specifi ca – „data” – kryła w sobie rozsadzający całe wyja-
śnienie dynamit; bo od razu powstawało pytanie: jakim sposobem człowiek 
sobie pewne znaki  da ł   (w odróżnieniu od dymu zwiastującego ogień, 
który to dym, oczywiście wraz z ogniem, przychodzi po prostu „sam”, nie 
jest „dany” przez człowieka)? Jakich środków w tym celu użył? Jeżeli użył 
w tym celu jakichś signa naturalia, to może uzyskane w ten sposób signa 



16 Andrzej Bogusławski 

data już były w gruncie rzeczy zastane, gotowe, a więc naturalne właśnie? 
A wówczas powstaje problem: jak signa  n o n  d a t a  (non data a homine, 
przez człowieka! ogień i dym są przecież również w pewnym sensie data, 
mianowicie a Deo, przez Boga, jak syn św. Augustyna, Adeodatus; ale nie 
o takie „danie” chodziło) mogą być jednocześnie  d a t a? Jeżeli zaś przyj-
miemy, że człowiek użył w tym celu jakichś autentycznych signa d a t a, to 
otwiera się przed nami przepaść nieskończonego ciągu signa data. Myśl 
o takim ciągu znowu prowadzi nieodstępnie do wielce niepokojącej myśli 
o signa data ac non data. Zapytajmy więc: jakie jest ogólne remedium na tak 
kłopotliwe, przykre niepokoje, remedium, które mogło było także i tu przyjść 
ludziom w sukurs? Odpowiedź jest na podorędziu. Tysiącletnie doświad-
czenie podsuwa jednoznaczną radę, jak się pozbyć udręki: p r z y m k n ą ć 
o c z y. Jakoż niemal powszechnie również w pozbywaniu się opisanego tu 
kłopotu korzystano z tej dobrze sprawdzonej pomocy. Sprawę zamykał zaś 
ostatecznie inny niezawodny proceder socjotechniczny: nieustanne mecha-
niczne powtarzanie przez masy stosownych „autorytatywnych” formułek 
(„– Kto ty jesteś? – Polak mały” ― „– Co to język? – System znaków”).

Fakt obecności signa naturalia obok signa data w sposób radykalny 
wykluczał ideę równoważności wyrażeń językowych i znaków: bo skoro 
się dym w stosunku do ognia nazwie znakiem, a nie np. symptomem, albo 
choćby nie tylko symptomem, lecz także znakiem, to zawsze znajdą się 
znaki, które na pewno nie mają charakteru językowego.

W oczywisty sposób na największy sukces mogła liczyć idea inkluzji 
świata wyrażeń językowych w świecie signa data, a w dalszej kolejno-
ści w świecie signa w ogóle. I taki sukces ta idea rzeczywiście osiągnęła 
i osiąga, niezależnie od tego wszystkiego, co powiedziałem wyżej na jej 
niekorzyść. Przy czym nie było tak, iżby ta wizja wykluczała piękne i ocze-
kiwane w y r ó ż n i e n i e  języka wśród ogółu znaków. Głównym momentem 
było tu eksponowanie uniwersalności „znaków językowych” oraz faktu, 
iż język obejmuje swój własny metajęzyk, pozwalający mówić, posługując 
się językiem, o mowie i języku samym. Ten moment był mocno obecny 
w pismach św. Augustyna, Dantego i innych, a wśród myślicieli XIX–XX 
wieku zwłaszcza w pismach Peirce’a i Benveniste’a; Benveniste doda-
wał ponadto, że język odznacza się, w porównaniu z innymi „systemami 
znaków”, posiadaniem podwójnego wymiaru: nie tylko „semiotycznego”, 



17Słowo i znak

lecz także „semantycznego” (terminy Benveniste’a; cokolwiek miały one 
naprawdę znaczyć). Wszystkie tego rodzaju uzupełnienia nie mogły jed-
nak zmienić faktu, że język traktowano ostatecznie jako podzbiór właściwy 
wielkiego zbioru znaków (konwencjonalnych). Niezwykle daleko w tym kie-
runku poszedł Jerzy Pelc (1982); podał on, jak na to wskazywałem w swoim 
artykule (1988), tak szeroką charakterystykę ‘znaku’, że wchłania ona wiele 
rzeczy nie nazywanych normalnie znakami, nawet poza wyrażeniami języko-
wymi; te oczywiście znalazły się w universum Pelca, wśród mnóstwa innych, 
jako stosunkowo niewielka jego część.

W opisanym tu nurcie plasuje się naturalnie także de Saussure, którego 
dwustronny signe linguistique stał się sztandarowym bytem językowym nowej 
doktryny. Ten jego osobliwy neologizm stał się dla całych rzesz humanistów 
XX w., a także nowego stulecia, jakimś tajemnym „kluczem do serca języka” 
(ciekawe, że pisany wyraz został w Kursie w ogóle wykluczony z języka!).

Wittgenstein na oznaczenie mniej więcej tego samego wolał stosować 
wyraz Symbol; wyraz Zeichen ‘znak’ przeznaczył on do obsługiwania nie-
wątpliwej potrzeby oznaczania wtórnie wyodrębnianego czysto zewnętrz-
nego kształtu „symbolu” (tzn. tego, do czego w piśmiennictwie rosyjskim 
często odnosi się zwrot zwukowaja obołoczka); tak więc w jego prezentacji 
‘znak’ nie był już „czapką” pokrywającą wyrażenia językowe wraz z tłumem 
innych zjawisk.

Z największą niechęcią (jak można wnioskować z mojego wywodu, 
niechęcią zasługującą w moich oczach na ogromne uznanie) odniósł się do 
podporządkowywania słów, wyrażeń językowych, etykietce znak W. von 
Humboldt. Nie zerwał on wszakże całkowicie z tradycją dwóch tysięcy lat. 
W jego ujęciu można, a nawet trzeba, mówić o pewnym aspekcie funkcjo-
nowania słów jako jego aspekcie „znakowym”; chodziło mu, jak się wydaje, 
o użytek techniczny, jaki się czyni z wyrażeń. Ale w wielu miejscach pism 
Humboldta można wyczytać jego odrzucenie hasła „znakowość” jako odda-
jącego istotę słów i zwrotów, a także jego skłonność do wyraźnego degrado-
wania pojęcia znaku jako narzędzia charakterystyki języka. Z mojego punktu 
widzenia swoisty eklektyzm Humboldta w odniesieniu do omawianego tu 
motywu refl eksji teoretycznej nad językiem nie oddawał należycie spra-
wiedliwości całokształtowi zjawisk, o jakie chodzi. Sprawa wymaga raczej 
tak radykalnego podejścia, jak to, które wyżej nakreśliłem. Oczywiście tym 
bardziej na krytyczną ocenę zasługuje Saussure’a uzus nazewniczy wraz 



18 Andrzej Bogusławski 

z jego pomysłem „nadrzędnej” semiologii i podporządkowanej lingwistyki. 
Jest rzeczą ciekawą, że Saussure, tak wiele przejmujący z wizji Humboldta, 
w punkcie dotyczącym relacji wyrażeń i znaków zdecydowanie odszedł 
od swego mistrza, i to w kierunku jawnie niekorzystnym. W korzystnym 
natomiast kierunku, w latach niewiele odbiegających od głównego okresu 
twórczości teoretycznej de Saussure’a, rozwijał puściznę Humboldta Max 
Scheler: ten znakomity fi lozof z całą mocą wydobywał nieredukowalność 
języka do czegokolwiek poza nim (w tym do znaków w ich zwykłym rozu-
mieniu) oraz (w ślad za Hobbesem i de Bonaldem) jego rolę fundamentu 
ogółu spraw ludzkich. Godzi się w tym miejscu wspomnieć jeszcze o fakcie, 
iż w patrystycznej myśli greckiej, a więc półtora tysiąca lat przed Schelerem, 
dominowała wizja ludzkiego bytowania jako rządzonego przez trójcę trwale 
zespoloną, choć zachowującą „niezlewanie się” jej członów: przez trójcę 
w postaci rozumu, duszy i słowa (nie: znaku).

W swoim artykule (1988) przedstawiłem pewną dość zdyscyplinowaną 
konstrukcję pojęciową, która pokrywa może nie wszystkie zwykłe referenty 
wyrazu znak, ale jednak ich większość, oczywiście nie obejmując wyrażeń 
językowych. W tej mierze, w jakiej daje ona ten efekt, i to w sposób dość 
skrupulatnie uzasadniony, można ją uznać za przyzwoitą rekonstrukcję sensu 
realnego naturalno-językowego wyrazu/pojęcia ‘znak’. Nie będę tu przyta-
czać ani samej tej konstrukcji, ani jej obszernego uzasadnienia. Wskażę na 
istotę wyniku uzyskanego na tej drodze a dotyczącego naszego obecnego 
problemu: problemu relacji „znaki – język”. Głównym fi larem wskazanej 
konstrukcji jest obecność czyjegoś powiedzenia o pewnym typie przedmio-
tów konkretnych, że będą związane z określonym walorem epistemicznym; 
to takie przedmioty konkretne są idiomatycznie nazywane znakami. Taka, 
jak sądzę, zdroworozsądkowa, wizja wyklucza, pod grozą destrukcyjnego 
regresu nieskończonego, wszelką możliwość poważnego charakteryzowania 
samych powiedzeń i użytych w nich narzędzi słownych jako „znaków”. 
Zgadza się to w całej pełni z tą siermiężną prawdą, że nikt (nie zainfeko-
wany przez semiotyków) w życiu codziennym nie powie: „Na tej ścianie 
widziałem taki oto znak: Kocham Agatę”.

W przywołanym tu artykule podałem szereg dalszych istotnych obser-
wacji utwierdzających tego, kto te obserwacje przemyśli, w przekonaniu 



19Słowo i znak

o istnieniu potężnego działu wodnego oddzielającego znaki od wyrażeń. 
Między innymi: znaki mogą być całkiem izolowane, pojedyncze, podczas 
gdy wyrażenia językowe albo są członami określonego systemu, albo ich 
w ogóle nie ma. Muszę jednak ewentualnych zainteresowanych prosić o zaj-
rzenie do tamtego mojego tekstu.

Literatura

Bogusławski A., 1988, Język i świat znaków, „Przegląd Humanistyczny”, 12, 133–168. 
[Przedruk: Bogusławski A., 1994, Sprawy sł owa / Word Matters, Warszawa: Veda, 
22–48].

Pelc J., 1982, Wstęp do semiotyki, Warszawa: Wiedza Powszechna.




