
Spis treści

Wstęp . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 7

1. Przedmiot badań a sytuacja postkolonialna . .  .  .  .  .  .  .  . 	 15
1.1. Krytyka reprezentacji antropologicznych . . . . . . . . . . . . . . . . 	 17
1.2. Myśl postkolonialna a etnografia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 21

1.2.1. Oduczenia i zakłócenia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 24
1.2.2. Geopolityczne reorientacje i antropologiczna 

serdeczność . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 25
1.2.3. Nieprzejrzystości i niewiedze . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 27
1.2.4. Mozaikowe metodologie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29

1.3. Potencjał etnografii . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 30
1.4. Doświadczenie religijne jako przedmiot badań . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 37

2. Praktyki i teorie vimbuza . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41
2.1. 	 Vimbuza jako element światowego niematerialnego 

dziedzictwa kulturalnego . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 49
2.2. 	 Vimbuza jako zbiorowa terapia pomagająca społeczności  

w przekroczeniu traumatycznych doświadczeń opresji . .  .  .  .  . 	 51
2.3. 	 Vimbuza jako taniec stanowiący unikalną tradycję plemienia 

Tumbuka. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52
2.4. 	 Vimbuza jako taniec leczniczy . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 55
2.5. 	 Vimbuza jako odczarowany element kultury lokalnej. .  .  .  .  .  .  . 	 57
2.6. 	 Vimbuza jako wizytówka regionu . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 58
2.7. 	 Vimbuza jako inscenizowana forma przywitania dostojnych 

gości . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 60
2.8. 	 Vimbuza jako widowiskowa praktyka będąca formą edukacji 

obywatelskiej. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61
2.9. 	 Vimbuza jako system opieki zdrowotnej . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 64
2.10. Let’s call it energy . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 66
2.11. Vimbuza jako grzech . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 68
2.12. Vimbuza jako opętanie złymi duchami . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 69
2.13. Vimbuza jako pogańska, odwrócona, zła religia, „satanizm” . 	 75

Vimbuza.indd   5Vimbuza.indd   5 2025-01-30   12:08:422025-01-30   12:08:42



6 Spis treści

2.14. Vimbuza jako relacja z przodkami . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 79
2.15. Vimbuza jako cierpienie, które odczuwa się w ciele,  

a określa jako chorobę . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 81
2.16. Vimbuza jako cały cykl choroby, terapii i uzdrowienia . .  .  .  .  . 	 86
2.17. Vimbuza jako wirtuozeria i transformacja podmiotu . .  .  .  .  .  .  . 	 90
2.18. Vimbuza jako duch zmarłego . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 93
2.19. Vimbuza jako praktyczna wiedza na temat roślin . .  .  .  .  .  .  .  . 	 98
2.20. Vimbuza jako walka z czarownikami . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	103
2.21. Vimbuza jako wytwarzana przestrzeń wymiany  

we współbyciu ludzi i duchów . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	109
2.22. Vimbuza jako dźwięk, rytm, pieśń lub całość sytuacji 

bębnienia i tańca . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	112

3. Chrześcijaństwo w Malawi – zróżnicowanie 
i jednorodność . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	123
3.1. Church of Central Africa Presbyterian (CCAP) i inne Kościoły 

prezbiteriańskie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	126
3.2. Kościół katolicki . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	130
3.3. Kościoły afrykańskie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	132
3.4. Kościoły zielonoświątkowe i charyzmatyczne . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	135

4. Ciągłość i zerwanie w doświadczeniu religijnym – 
Kościoły a vimbuza . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	139
4.1. Kościoły jako brzmienia i rezonanse . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	139
4.2. Kościoły jako przestrzenie wymiany tworzące wspólnoty 

religijne . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	141
4.3. Kościół jako obecność ducha . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	148
4.4. Kościoły jako miejsca praktyk medycznych . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	150
4.5. Przynależność do Kościołów jako quasi-plemienna tożsamość . . 	151
4.6. Kościoły jako style performatywne . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	153
4.7. Kościoły jako miejsca odgrywania traum opresji kolonialnej . .  . 	159

Podsumowanie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	167

Bibliografia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	173

Źródła ilustracji . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	185

Indeks przedmiotowy . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	187

Vimbuza.indd   6Vimbuza.indd   6 2025-01-30   12:08:422025-01-30   12:08:42


