
7

I. Wprowadzenie

A strange lot this, to be dropped down in 
a world of barbarians –
Men who see clearly enough the barbarity of 
all ages except their own.

Ernest Crosby1

Relacje podróżników, od Herodota po Marco Polo i od Marco Polo po współ-
czesnego „globtrotera”, zawsze były – czasem słusznie, czasem nie – traktowane 
z dużą podejrzliwością, ponieważ ci, którzy wyruszają poznawać obce ludy, 
mają tendencję, by przyjmować cudze opinie, a następnie przekazywać je swoim 
czytelnikom [jako własne]. Żaden zarzut tego typu nie może być jednak posta-
wiony niniejszej opowieści, jako że opisuję zwyczaje kraju, w którym jestem 
tubylcem. Moja historia obfitowała przy tym w nie mniej przygód niż było to 
udziałem podróżników […]. Moje doświadczenia zbierałem co prawda podczas 
podróży intelektualnej, ale wydają się one równie godne uwagi, a wydarzenia, 
które przedstawiam, miały bardzo realny wpływ na moje życie […].

Ta historia opowiada o siedemdziesięciu latach spędzonych przeze mnie 
między dzikimi2, choć  – wypada zauważyć  – nie było to siedemdziesiąt lat 
przeżytych w świadomości, pośród kogo żyję. Na pierwszym etapie pobytu 

1 � W oryg. bez źródła, por. E. Crosby, Democracy, w: tegoż, Broad-cast, New York 1905, s. 15. 
Dziwna to rzecz, znaleźć się w świecie barbarzyńców – 
Wśród ludzi, co dostrzegają barbarię w każdym czasie poza swoim. 

Ernest H. Crosby (1856–1907) był amerykańskim duchownym i pisarzem, działaczem 
społecznym o poglądach lewicowych. Popierał ruch reform progresywnych, był wegetariani-
nem, anarchizował. Crosby wstąpił do Ligi Humanitarystycznej i publikował w jej wydaw-
nictwach (m.in. pamflet pt. Fetysz mięsa, por. E. Crosby, The Meat Fetish, w: E. Crosby, 
E. Reclus, The Meat Fetish, Two Essays on Vegetarianism, London 1905). Fascynował się 
spirytualizmem Edwarda Carpentera. (O ile nie podano inaczej, wszystkie cytaty są w moim 
tłumaczeniu – C.B.).

2 � Oryg. savages  – określenie „dzicy” („ludy pierwotne”, „narody niecywilizowane” i in.) 
było jeszcze w pierwszych dekadach XX w. powszechnie stosowane, choć miało oczywiście 
wydźwięk pejoratywny (wbrew zapewnieniom autora na kolejnej stronie). Jak pokazują 
pozostałe teksty w antologii, Salt nie uwolnił się w pełni od ograniczeń epoki i posługiwał 
się językiem, który dziś jawi się jednoznacznie jako wykluczający. Tu oczywiście ostrze 
krytyki zwraca w stronę narodów rzekomo cywilizowanych i rozwiniętych, a właściwie 
dumnego imperium brytyjskiego.



8

Henry S. Salt, Siedemdziesiąt lat pośród dzikich

w mojej osobliwej ojczyźnie ledwie podejrzewałem, jak straszna rzeczywistość 
mnie otacza […]. Później jednak powoli, wydarzenie po wydarzeniu, zacząłem 
otwierać oczy, aż w moim umyśle zaświtała myśl, która tłumaczy rozmaite 
sprzeczności trawiące nasze społeczeństwo. Oto nie jesteśmy wcale „cywilizo-
wani”, ale zwyczajnie „dzicy”. „Wieki ciemne” zaś nie przeminęły, ale wciąż 
boleśnie nas doświadczają.

Poszukując wytłumaczenia mojej długotrwałej ślepoty, należy zauważyć, że 
pośród dzikich współwyspiarzy, podobnie jak i pośród narodów z nami sąsia-
dujących, panuje utrwalony i niemal nieprzemożny przesąd, że jesteśmy wielce 
oświeceni i cywilizowani i że żyjemy w epoce, która wyłoniła się z barbarzyń-
skich mroków przeszłości […]. Właśnie temu złudzeniu początkowo uległem 
i właśnie to złudzenie utrudnia przekazanie prawdy tym, w których nie narodziły 
się jeszcze wątpliwości. W rzeczywistości, jak pokażę, różnica między dawnym 
„barbarzyństwem” a dzisiejszą „cywilizacją” sprowadza się głównie do pewnych 
trendów intelektualnych, które pojawiają się i przemijają, oraz rozwoju techniki. 
Owszem, zmieniły one, a nawet skomplikowały materialny aspekt naszego życia, 
lecz wewnątrz nas samych drzemie wciąż nietknięty duch dzikiego.

Dopóki nie ukończyłem trzydziestego roku życia, nie zastanawiałem się 
zbytnio nad rodzimymi zwyczajami i obyczajami, które w dzieciństwie zaak-
ceptowałem jako naturalny porządek rzeczy. Słyszałem co prawda opowieści 
i czytałem relacje o „dzikich”, ale z satysfakcją odnotowywałem, że moja własna 
ojczyzna od stuleci dostępuje błogosławieństw cywilizacji i religii, którymi tak 
chętnie dzieli się, gdzie tylko może na Ziemi.

Dlaczego to właśnie stosowana przez moich rodaków dieta skłoniła mnie 
do refleksji, nie umiem powiedzieć. Tym bardziej, że moje późniejsze odkrycia 
przekonały mnie, że praktyki żywieniowe tych ludzi są nie bardziej zdumiewa-
jące niż inne ich zwyczaje, początkowo niebudzące mojej podejrzliwości. Tak 
jednak było. Pełen zdumienia, którego nie stępił czas, uzmysłowiłem sobie, że 
„mięso”, które stanowiło fundament mojej diety i które uważałem za taki sam 
artykuł żywieniowy, jak chleb, owoce czy warzywa, tak naprawdę jest ciałem 
i krwią: wołu, owcy, świni i innych zwierząt, które są zarzynane w wielkiej 
liczbie i w warunkach tak straszliwych, że sama wzmianka o nich przy stole 
stanowi niewybaczalny nietakt.

Kiedy zaś zacząłem wskazywać moim przyjaciołom i znajomym rażące 
sprzeczności naszej „cywilizacji”, zauważyłem rzecz jasna […], że odpowiedzi, 
którymi próbowali zbyć dręczące mnie wątpliwości, były niezwykle wymijające 
i pełne sofisterii. Przypominało to wykręty, które podróżnicy słyszeli od kani-
bali, gdy dopytywali się zbyt natrętnie o ich zwyczaje żywieniowe. I stąd moje 



9

I. Wprowadzenie

podejrzenie, że jeśli chodzi o dietę, od dzikich, których mamy za zdeprawowa-
nych, różnimy się tylko co do stopnia [deprawacji].

Abym został dobrze zrozumiany: tu i w innych miejscach posługuję się ter-
minem „dzicy” w jego naturalnym i nieobraźliwym znaczeniu, odnoszącym się 
jedynie do ich niższego poziomu cywilizacyjnego. Nie mam zaś na myśli okru-
cieństwa albo krwiożerczości. To, co chciałbym więc przekazać, jest przyjacielską 
relacją z życia przyjaznych dzikusów (i to pisaną przez jednego z nich) […].

Zwyczaje moich rodaków dzielą się na dwa rodzaje. Pierwsze odnoszą się 
do innych istot ludzkich. Drugie – do tzw. zwierząt niższego rodzaju.

W niewielu przypadkach barbarzyństwo wyspiarzy jest bardziej oczywiste niż 
w prowadzeniu wojen. Albowiem to, co nazywają „pokojem”, jest tak naprawdę 
jedynie rozejmem uzbrojonych, przerwą między jedną walką a drugą, […] pożyt-
kowaną na rozprawianie o tym, na kogo należy przeprowadzić inwazję albo jak 
inwazję odeprzeć (zwłaszcza że uwielbiają przedstawiać siebie jako odwiecznie 
czystych, stawiających opór wściekłym atakom zza granicy). Jest też ich zwy-
czajem, by pośród sąsiadujących plemion zawsze jakieś służyło za postrach i by 
jego rzekome knowania przeciw ich imperium uzasadniały niekończący się 
stan gotowości. W tym celu zawierają sojusze z innymi narodami, [w teorii] 
wieczne, a [w praktyce] tymczasowe, w których przyjaźń oparta jest bardziej 
na poczuciu nieufności niż na życzliwości. Pod pretekstem wiary w zakłamaną 
i doszczętnie bzdurną maksymę: Si vis pacem, para bellum („jeśli chcesz pokoju, 
gotuj się do wojny”), umysły mają nieustannie nakierowane na wojnę, skutkiem 
czego, pomimo głoszenia przez nich cnót miłosierdzia i braterstwa, rzemiosło 
z a b i j a n i a jest przez nich darzone najwyższym szacunkiem.

A co, jeśli potrzebne są jakieś pieniądze na cele publiczne, takie jak edukacja 
czy pomoc najbiedniejszym? [Tubylcy] natychmiast wskazują na każdą możliwą 
przeszkodę niepozwalającą  spożytkować na to ich środków. Ale niech tylko jakaś 
obca nacja wzbudzi cień podejrzenia, że uchybiła czci „sztandarowi”, trudno 
będzie na wyspie o dzikiego, który nie byłby skory do ogołocenia całego skarbu 
państwa, by roztrwonić go na szczeniackie porachunki. A jeśli kto zaprotestuje 
przeciwko tej głupocie, sprowadzi na siebie oskarżenie o „brak patriotyzmu”.

Jakkolwiek komiczna jest ich polityka zagraniczna, jeszcze bardziej komiczny 
jest ich ustrój społeczny. Pod zasłoną „dobroczynności” i „filantropii” toczą 
bowiem wojnę domową, w której każda jednostka i każda grupa interesu bierze 
udział w bezlitosnej walce […] i szalonej pogoni za bogactwem. Konsekwencją 
jest oczywiście stan rażącej nierówności, w którym uprzywilejowani nurzają 
się w luksusie, a pozostali wiodą swój ziemski żywot przygnieceni skraj-
nym ubóstwem.



10

Henry S. Salt, Siedemdziesiąt lat pośród dzikich

I tak, w wyniku nieuniknionego procesu, rodzi się tzw. klasa zbrodnicza, 
czyli zastęp ludzi, których niesprawiedliwość społeczna popycha do przestępstw 
i przemocy. W tym przypadku wrodzona dzikość natury moich współwyspiarzy 
ukazuje się wyraźniej niż w innych zwyczajach, jako że zamiast próbować wyko-
rzenić przyczynę opisywanego zła przez ustanowienie sprawiedliwych i przy-
zwoitych warunków do życia, wszyscy niemal co do jednego opowiadają się za 
„karaniem” (tak mówią) ofiar swoich własnych niemądrych porządków. Orzekają 
więc wobec sprawców przestępstw barbarzyńskie wyroki pozbawienia wolno-
ści, chłosty, a w skrajnych przypadkach  – szubienicy. Aby zaszczepić  nawyki 
uczciwości, zamykają człowieka w więzieniu, czyniąc go jeszcze bardziej nie-
zdolnym do uczciwego zarabiania na życie. Jako ostrzeżenie przed rozbojem 
dają przestępcy lekcję urzędowo sankcjonowanej przemocy, wymierzając mu 
razy batem. A świętości ludzkiego życia dowodzą, mordując mordercę […]. 
Doprawdy mnóstwo groteskowych absurdów tego typu jest uroczyście i z roz-
mysłem orzekanych w ich tak zwanych sądach, a każdy, kto je wytyka, jest 
uważany za naprzykrzającego się głupca.

Atoli dopiero, gdy zwrócimy uwagę, jak obchodzą się z gatunkami innymi 
niż gatunek człowieka, odnajdujemy najmocniejsze dowody barbarzyństwa 
[moich rodaków]. Co prawda nawet tu ich zdziczenie nie jest całkiem „nagie 
i bezwstydne”, jako że – jakkolwiek dziwnie by to brzmiało – ci osobliwi ludzie 
lubują się w ukrywaniu swojego prymitywizmu za zasłoną przesądów i sofizma-
tów. Prezentują się więc jako „miłośnicy” stworzeń, które zgodnie ze zwyczajem 
poddają torturom na potrzeby uprawianych przez siebie „sportów”, „nauki” 
i „kulinariów”. Mają nawet prawo zapobiegające okrucieństwu wobec zwierząt, 
na mocy którego pewne uprzywilejowane gatunki, zakwalifikowane jako „udo-
mowione”, są chronione przed pewnymi, z góry określonymi formami znęcania 
się, choć w każdej chwili mogą być bezkarnie poddawane innym, gorszym wręcz 
krzywdom, np. z rąk rzeźnika czy naukowca. Gatunki dzikie zaś, choć przecież 
nie mniej wrażliwe na ból, są niemal całkowicie pozbawione ochrony i zgodnie 
z prawem poddaje się je bestialstwom „mody” czy „sportu”, tak typowym dla 
[wyobraźni] dzikiego umysłu. Kobiety chodzą okryte futrami i piórami zdartymi 
z ciał ssaków i ptaków, a branża konfekcyjna jest tak mordercza, że niekiedy 
poświęca się całe gatunki, by dać upust bezmyślnej modzie.

Nic nie może jednak przewyższyć okrucieństwa sportów narodowych, w któ-
rych, pod pretekstem zapewnienia dręczycielom zdrowego ruchu, jelenie spe-
cjalnie hodowane w tym celu w ogrodzonych parkach są doprowadzane przed 
gromadę ludzi i psów, by na nie szczuto i za nimi goniono. Albo też na małym 
wydzielonym terenie chmara wrzeszczących ludzi urządza sobie co tydzień 



11

I. Wprowadzenie

obławę na króliki w wigilię święta religijnego. Bażanty i inne „chronione” gatunki 
ptaków wycina się tysiącami podczas zorganizowanej rzezi, którą eufemistycznie 
nazywa się battue3. Gołębie wypuszcza się z klatek, by mogły zostać zastrzelone 
przez bandę drani, którzy zakładają się, który celniej trafi. […] Wszystkiego 
tego dokonuje się przy tym na oczach dzieci, które od najmłodszych lat zazna-
jamia się z okrutnym obyczajem. Więcej nawet, w niektórych przypadkach 
zachęca  się je wręcz do udziału w opisywanych praktykach, a za pierwszym 
razem, gdy zwierzyna pada „w ogniu” – inicjuje poprzez „chrzest”, tzn. chrzci 
krwią zarżniętej przed chwilą ofiary.

Wszelako rzeczy te nie są tak niezrozumiałe, jak mogłoby się na pierwszy 
rzut oka wydawać. Choć chełpią się postępem nauki i sztuki, moi rodacy są 
na dobrą sprawę wciąż nieświadomi faktycznego pokrewieństwa między czło-
wiekiem i pozostałymi gatunkami oraz obowiązków, które z tego wynikają. 
Wciąż są ofiarami owego starego przesądu antropocentrycznego, który sytuuje 
Człowieka w centrum wszechświata i oddziela go głęboką przepaścią od zwie-
rząt niższych – zwykłych zabawek stworzonych ku jego uciesze i rozrywce. Jest 
przy tym bardzo prawdopodobne, że gdyby tylko ktoś powiedział tym bezmyśl-
nym dzikusom, że sami są zwierzętami, uznaliby ten fakt za obrazę ich uczuć 
religijnych oraz naruszenie godności osobistej […].

Nawet naukowcy, którzy teoretycznie odrzucili już anachroniczną ideę, że 
wszechświat został stworzony dla człowieka, w rzeczywistości […] uważają, 
że mają prawo bez najmniejszych skrupułów poświęcać całe zastępy zwierząt 
niższego rodzaju, poddając je torturom, które sami nazywają „badaniami”. I czy-
nią to, jak gdyby Nauka nie zdawała sobie sprawy z bliskiego pokrewieństwa 
biologicznego między eksperymentatorem, który włada skalpelem, a przywią-
zanym do stołu operacyjnego psem! […].

Fakty te jednak, choć na pierwszy rzut oka wydają się straszliwe, mogą też 
napawać nadzieją […]. Albowiem jeśli nasi ziomkowie rzeczywiście są dzicy 
(a któż mógłby w to wątpić?), czyż nie powinniśmy radować się na myśl, że będąc 
dzikusami, starają się to na różne sposoby ukryć, a gdy tylko zechcą, potrafią 
nawet odnosić się do siebie nawzajem życzliwie, przyzwoicie i [postępować] 
praworządnie? Czy zamiast potępiać ich zbyt stanowczo za polowanie i zjadanie 
zwierząt, nie powinniśmy być im wdzięczni, że przynajmniej nie polują na sie-
bie nawzajem i nie zjadają [przy tym] i  n a s? […]. Już sam fakt, że „człowiek” 
z d o ł a ł  p r z e ż y ć pośród dzikich przez tak wiele lat, świadczy o ich dobrej 
naturze. Widziany z tej perspektywy, problem nie polega na tym, że [moi rodacy]  

3 � Battue (fr.) – obława, nagonka.



Henry S. Salt, Siedemdziesiąt lat pośród dzikich

są dzicy, ale na tym, że żyją w przekonaniu o swoim ucywilizowaniu. To wła-
śnie ze źle pojmowanej cywilizacji biorą się ich błędy.

Cokolwiek by jednak o nich mówić, współwyspiarze są osobliwym i inte-
resującym ludem, na który chciałbym zwrócić uwagę antropologom. W epoce, 
w której wiele pierwotnych plemion jest przedmiotem uczonych rozpraw i dzia-
łalności misyjnej, z pewnością jest wskazane, aby zwyczaje i tego narodu […] 
zostały krytycznie i wyczerpująco opisane. Jeśli rzeczywiście taki byłby rezultat 
mojej książki, wynagrodzi mi to z nawiązką ból, który odczuwałem podczas 
spisywania tych osobliwych a prawdziwych doświadczeń.



13

II. Gdzie niewiedza daje pocieszenie

Raj ich zburzyłoby takie myślenie.
Dość. Gdzie niewiedza daje pocieszenie,
Tam wiedza jest głupotą.

Ode on a Distant Prospect of Eton 
College [Thomasa] Graya4

Jeśli jest prawdą to, że – jak twierdzą naukowcy – okres chłopięcy odpowiada 
fazie prymitywnej w rozwoju cywilizacyjnym ludzkości, a pojedynczy chło-
piec uosabia dzikie plemię, można z dużą dozą pewności stwierdzić, że szkoły 
publiczne w Anglii5 […] są wylęgarnią barbarzyństwa. Są mikrokosmosem klasy 
drapieżniczej, której członkowie „ani pracują, ani przędą”6; w zamian niczym 
dawni łowcy pielęgnują w sobie ducha sportu i wojaczki. Eton7 lat sześćdziesią-
tych i siedemdziesiątych, jakkolwiekby się starał stworzyć pozory naukowości 
i wyrafinowania, był właśnie bastionem dziczy. Wypada jednak przyznać, że 
bardzo łagodnej i uroczej dziczy, bo dzicy, jak wiemy, są często bardzo przy-
jemnymi ludźmi.

We wspomnieniach opublikowanych w 1910 r. pt. Eton w czasach Hornby’ego8 
opisałem edukację w szkołach publicznych pięćdziesiąt lat temu. System był 
wówczas prawdopodobnie niewiele gorszy niż dziś, a sam Eton, zgodnie z wnio-
skami przedstawionymi w książce, nigdy tak naprawdę się nie zmienia […]. Jest 
to szkoła, w której przede wszystkim „niewiedza daje pocieszenie” […]. Gdy 

4 � Por. T. Gray, Ode on a Distant Prospect of Eton College, w: A.L. Poole (red.), The Poetical 
Works of Gray and Collins, Oxford 1917; cyt. za: T. Gray, Oda na odległy widok Eton Col-
lege, tłum. M. Słomczyński, w: H. Krzeczkowski, J.S. Sito, J. Żuławski (red.), Poeci języka 
angielskiego, t. II, Warszawa 1971, s. 63. Thomas Gray (1716–1771), poeta i wykładowca 
uniwersytecki (filologii angielskiej oraz historii) był absolwentem Eton. 

5 � Oryg. public school  – odpłatna szkoła p r y w a t n a , przeważnie dla młodych mężczyzn, 
niezależna administracyjnie od publicznego systemu szkolnictwa. Nominalnie jest otwarta 
dla każdego, w praktyce uczęszczają tam elity. 

6 � Mt 6, 25–34.
7 � Eton College to elitarna szkoła męska w Eton, nieopodal Windsoru. Jako placówka pod 

patronatem króla istnieje od poł. XV w. Blisko współpracuje z King’s College w Cam-
bridge, gdzie studia wyższe podejmuje wielu absolwentów szkoły. Wiele uwag Salta na 
temat klasowości czy zwyczajów panujących w Eton pozostaje aktualnych po dziś dzień.

8 � H.S. Salt, The Nursery of Toryism. Reminiscences of Eton Under Hornby, London 1910.



14

Henry S. Salt, Siedemdziesiąt lat pośród dzikich

napisano o uczniach, że „raj ich zburzyłoby myślenie”, odnosiło się to do ich 
świadomości istnienia przeciwności losu, które przychodzą wraz z dorosłością. 
Jakże zakłóciłaby ich radość kontemplacja krzywdy i cierpienia wypełniających 
świat! Tak ponurych myśli Eton nie znał jednak w ogóle, pławiąc się w miłym 
samozadowoleniu. Życie tam było prawdopodobnie najprzyjemniejszą ze wszyst-
kich znanych mi dotychczas form bezmyślnej egzystencji […].

Potrzeba zaprowadzenia dyscypliny w niektórych klasach była paląca. Mój 
pierwszy semestr spędziłem w wyjątkowo krnąbrnej i rozrabiackiej klasie pią-
tej, która znalazła się pod opieką znakomitego filologa klasycznego znanego 
[pośród uczniów] jako „Swage” albo „Swog”. […] Jedną z pierwszych scen, 
których byłem świadkiem po przyjściu do szkoły, była usilna próba wprowa-
dzenia do klasy zabłąkanej krowy, podjęta przez co bardziej rosłych chłopców. 
Doszli z nią aż do samych drzwi, ale tam wpadli na Swage’a, który przegonił 
ich, krzycząc w niebogłosy i wymachując wielkim kluczem do drzwi. Tego typu 
psoty wyczyniano każdego dnia […].

Doszło nawet do tego, że [Swage] napisał kiedyś list do dyrektora, skarżąc 
się, że jeden z jego podopiecznych ma w zwyczaju dudnić w drzwi jego gabinetu. 
Załączony dopisek mówił więcej niż potok słów nad nim: „P.S. Wali w nie nawet 
w tej chwili”. Wpaść w ręce chłopców, jak ten nieszczęsny wychowawca (a jego 
los podzieliło kilku innych), oznaczało stać się jeńcem dzikich. Co prawda nie 
zabili go i nie zjedli, ale tu kończyło się ich miłosierdzie. Każdego dnia wypro-
wadzali wychowawców z równowagi i dodawali im nowych problemów.

Tak właśnie miały się sprawy, gdy dyrektorem został Hornby9. Za jego nie-
dbale sprawowanej kadencji sytuacja zamiast poprawić jeszcze się pogorszyła, ale 
nikt, kto posiada jakąkolwiek wiedzę na temat historii kar cielesnych, nie będzie 
zaskoczony, gdy usłyszy, że [Hornby] często posługiwał się rózgą. Niewiele było 
takich dni, żeby do młodszych klas nie zajrzał starosta 10, by zatrzymać sprawcę 
jakiegoś wykroczenia „po lekcjach” i ukarać go […]. A gdy zbliżała się fatalna 
godzina, oczy wszystkich kierowały się ku delikwentowi, który aż do końca 
zachowywał kamienną twarz. Gestami przypominano mu o charakterze kary, 
którą miał wkrótce ponieść, i podnoszono w górę zegarki, by podkreślić straszny 

9 � James John Hornby (1826–1909) został dyrektorem Eton College w 1869 r. i pełnił tę funk-
cję przez 15 lat. W szkole pozostał aż do śmierci, na emeryturze pełniąc (honorową) funkcję 
rektora. Surowa ocena Salta wynika nie tylko z krytycznego spojrzenia na brytyjski system 
edukacji, lecz także wyraźnej niechęci Hornby’ego do nowinkarstwa intelektualnego oraz 
braku tolerancji dla zaangażowania politycznego nauczycieli.

10 � Oryg. Sixth Form Praepostor; praepostor w szkołach prywatnych to uczeń starszej klasy 
odpowiadający za dyscyplinę wśród młodszych uczniów.



15

II. Gdzie niewiedza daje pocieszenie

fakt, że tak jak w przypadku doktora Fausta, właściwy czas nadchodził nieubła-
ganie. [Po klasie] niosły się przypuszczenia, „ile razów” dostanie. Doprawdy, 
przyjaciele ofiary wcale nie byli delikatni ani współczujący.

Chłosta jest bowiem tradycją Eton. Przywołuje się ją w każdej książce poświę-
conej koledżowi i nie podobna o niej nie wspomnieć w każdej rozmowie na 
temat szkoły. Był kiedyś taki zwyczaj, że w wakacje mury szkolne otwierały się 
dla turystów przyjeżdżających do Windsoru. Oprowadzająca wycieczkę kobieta 
(przeważnie należąca do służby) przedstawiała wówczas każdą z „atrakcji”. Gdy 
docierano do gabinetu dyrektora, przewodniczka zwracała uwagę słuchaczy na 
„ławę”11, objaśniając rolę, jaką mebel odgrywał w dyscyplinowaniu sprawców, 
a następnie dodawała grobowym głosem, podkreślającym powagę sprawy: „Karę 
otrzymują na gołe pośladki”. To prawdziwy, ale raczej niewystarczający opis prak-
tyki, którą tolerować może tylko wyjątkowo barbarzyńskie społeczeństwo […].

Któż, wspominając dawne dzieje, może wątpić, że byliśmy wówczas dzicy? 
Non Angeli sed Angli12. „Były to czasy – jak wyraził się w swoim Floreat Etona 
pan Ralph Nevill13  – kiedy przyprawiające o mdłości wywody humanitary-
zmu, zrodzonego z życia w luksusie i słabości ducha, jeszcze się nie pojawiły, 
by czynić naród angielski zniewieściałym i skarlałym”14. Polowanie na zające 
i szczucie ich psami było wówczas, jak i jest zresztą dziś, jedną z uznanych roz-
rywek. Nawet wiele lat później, już za kadencji dr. [Edwarda] Balstona (1857–
1868), pozwalano chłopcom dla urozmaicenia rozrywki gonić beaglami lisy, 
które wcześniej okaleczano, pozbawiając łapki*15. Żadne z setek kazań, których 
wysłuchałem  w kaplicy Eton College, nie wspominało nawet słowem o tym 
okrucieństwie. I nic dziwnego, w końcu Eton od zawsze był domem krwawych 
sportowców […].

Gdyby potrzebny był jeszcze jakiś dowód na to, że nasza młodzieńcza dzi-
kość była ledwie skrywana, wystarczy wskazać, jak traktowaliśmy stare żebraczki, 

* � Zob. Seven Years at Eton Brinsleya Richardsa. [Oryginalne przypisy Salta są oznaczone 
gwiazdką – przyp. tłum.].

11 � Oryg. block (lub birching block) – ława, przez którą przekładano bitych uczniów.
12 � Non Angeli sed Angli (łac.) – nie anioły, lecz Anglicy; łacińska wersja angielskiego powie-

dzenia opierającego się na grze słów – Not angels, but Angles, które ma źródło w przypo-
wieści o papieżu Grzegorzu I. Gdy w VI w. pokazano mu sprzedawane na targu angielskie 
dzieci, miał rzekomo zachwycić się ich pięknem i porównać do aniołów. Samo powiedzenie 
funkcjonowało jednak w języku angielskim w ironicznym znaczeniu.

13 � Ralph Nevill (1865–1930) był „starym etończykiem”, prawnikiem i pisarzem.
14 � W oryg. bez źródła, R. Nevill, Floreat Etona. Anecdotes and Memories of Eton College, 

London 1911, s. 58. Floreat Etona! – „Niech rozkwita Eton!” to łacińska dewiza College’u.
15  �W oryg. niepełny opis bibl., por. J. Brinsley-Richards, Seven Years at Eton, London 1883.



Henry S. Salt, Siedemdziesiąt lat pośród dzikich

które każdego dnia przychodziły do sali jadalnej koledżu po resztki chleba 
i innej żywności. Choć osoby te były dla świata o wiele bardziej użyteczne od 
nas samych, nazywaliśmy je „wiedźmami”, a jedną z naszych ulubionych roz-
rywek było zastawianie „pułapek na wiedźmy”. Polegały one na wydrążaniu 
bochnów chleba przez dziurkę z boku i wypychaniu ich musztardą, pieprzem, 
solą itp. Następnie zatykało się dziurkę, a chleb kładło na stole jako przynętę 
na nieświadomą niczego ofiarę, która zabierze go ze sobą do domu. Czy Misja 
Etońska w Hackney Wick16 zmiękczyła serca późniejszych pokoleń etończy-
ków na tyle, że „pułapki na wiedźmy” zniknęły? Nie wiem. W naszych czasach 
nie mieliśmy ani grama empatii dla klasy pracującej, być może z wyłączeniem 
służących w koledżu, których znaliśmy osobiście i którzy zaspokajali wszystkie 
nasze potrzeby.

16 � Misja w Hackney Wick w Londynie była misją kościelną (anglikańską), działającą w ubo-
giej dzielnicy robotniczej od połowy lat osiemdziesiątych XIX w. Finansowana przez Eton 
misja – St. Mary of Eton – istnieje w Hackney Wick do dziś.




