
ESEJ O ARCHITEKTURZE (1756)*

Do Pana senatora księcia Cesarego Malvasii

Filozofi czny duch, który w naszych czasach dokonał tak ogromnych postępów i przenik-
nął do wszystkich gałęzi wiedzy, stał się niejako cenzorem sztuk pięknych, zwłaszcza 
architektury. I tak jak w jego naturze leży dociekanie pierwszych przyczyn i ustalanie 
zasad, tak też zaczął on subtelnie badać podstawy sztuki budowania i wskazał kwestie, 
które ni mniej, ni więcej tylko ją obalają, dowodząc, że zasadza się ona na niepraw-
dzie. Twórcą tego nowego spojrzenia jest fi lozof1, którego powinna się obawiać teoria 
Witruwiusza2, tym bardziej że ma on żywą wyobraźnię, potrafi  sprawnie rozumować 
oraz umie bardzo skutecznie posługiwać się orężem Sokratesa3. Wielokrotnie zda-
rzyło mi się słuchać jego wywodów na ten temat i zawsze z niemałą przyjemnością 
i pożytkiem. Czasem też, na tyle, na ile potrafi łem, rozwiewałem jego wątpliwości, 
a to po to, by zachować gmach tej sztuki, której przed myślicielami nie ochroni ani 
aprobata, ani autorytet wieków, jeśli w jej obronie nie stanie rozum. By zaś samemu 
zdać sobie sprawę z tego ważkiego zagadnienia, dałem krótki zarys argumentów, 
jakie zwykł on wysuwać przeciwko architekturze, oraz dołączyłem do nich rozwiąza-
nia, które zdały mi się najodpowiedniejsze. Osąd i jednych, i drugich pozostawiam 
Panu, książę, jako że zna Pan architekturę równie dobrze od strony praktycznej, co 
teoretycznej. Tak czy inaczej, niech Pan jej broni i ją zachowuje, przywołując w tym 
celu najpewniejsze racje nie do obalenia. Owa szlachetna sztuka, którą tak źle traktują 
twórcy jej samej, dostarcza największych przyjemności najznamienitszym postaciom 
i od nich zdaje się oczekiwać opieki i obrony […].

Bolonia, 24 grudnia 1756 roku

* Przekład na podstawie F. Algarotti, Saggio sopra l’architettura, w: Opere del conte Algarotti, T. II, Livorno 1764, 
s. 51-78, 87-92; jeśli nie zaznaczono inaczej, przypisy pochodzą od tłumacza; przypisy autorstwa Algarottiego zo-
stały skrócone i zmodyfi kowane.
1. Chodzi o Carla Lodolego. Carlo Lodoli (1690-1761), włoski teoretyk architektury, franciszkanin; nie pozostawił żad-
nych pism; traktat Algarottiego jest jedną z XVIII-wiecznych prób przedstawienia jego koncepcji.
2. Witruwiusz (I w. p.n.e.), rzymski architekt, autor słynnego w okresie nowożytnym traktatu O architekturze ksiąg 
dziesięć.
3. Sokrates (ok. 470-399 p.n.e.), jeden z najważniejszych fi lozofów starożytnych; nie pozostały po nim żadne pi sma, 
fi lozofował, prowadząc rozmowy; Algarotti przywołuje go, ponieważ Sokratesem architektury nazywano Lodolego.



16

Mnogie i różnorakie są błędy, które tą czy inną drogą od zawsze wkradały się we wszel-
kie sztuki i nauki. I choć na skutek owych wypaczeń oblicze sztuk i nauk zniekształca 
się niepomiernie, po to, aby je sobie uświadomić, nie wystarcza zwykłe spojrzenie, 
albowiem potrzebna jest przenikliwość charakteryzująca tych, którzy wnikają w istotę 
rzeczy. Należy zatem cofnąć się myślą aż do pierwszych zasad, zobaczyć, co z nich 
słusznie wypływa, i nie uznawać za cnotę tego, co zadziwia, ani też tego, czego broni 
jakieś głośne nazwisko, a zwłaszcza autorytet wynikający z przyzwyczajenia i upływu 
czasu i który oddziałuje na rzesze bardzo rozumnych ludzi. Nie dziwi więc, jeśli sami 
przedstawiciele [owych sztuk i nauk] wygłaszają zniekształcone sądy lub gdy podej-
mują niewłaściwe działania. Rozważając istotę architektury, przeznaczenie części 
budynków oraz to, co mają naśladować i czym mają być, Palladio4 zebrał w jednym 
rozdziale różne nadużycia, które do sztuki budowania wprowadzili barbarzyńcy, a które 
niemniej wykorzystywali rozmaici mistrzowie żyjący w jego czasach. Uczynił to zaś 
po to, by ci, którzy studiują architekturę, mogli, jak powiada, spojrzeć na ich dzieła 
i rozpoznać te błędy gdzie indziej. Prawdą jest, że nierzadko potrzebujemy kogoś, 
kto pokaże nam to, co wszystkich powinno kłuć w oczy.
Nikt jednak nie dostrzegł tylu uchybień w architekturze, ile pewien mądry człowiek 
żyjący w naszych czasach. Są to zaś błędy wytworzone nie przez barbarzyńców, lecz 
przez te narody, które we wszelkich dziedzinach uchodzą za wyrocznie i nauczycieli 
dla innych. Nie powstrzymał go ani autorytet czasu, ani szlachetność wzorów – prag-
nie wszystko postawić przed trybunałem rozumu. Jego jedynym celem jest prawda 
i jej krzewienie, toteż ukazując ją pod różnymi postaciami, zamierza oczyścić archi-
tekturę, tak jak kiedyś Sokrates oczyścił fi lozofi ę z, by tak rzec, próżnej gadaniny 
i błędów sofi stów.
Właściwy sposób budowania – twierdzi on – polega na kształtowaniu, ozdabianiu 
i przedstawianiu. Terminy te – jak sam je objaśnił – oznaczają, że w architekturze 
nie ma miejsca na nic, co by nie miało konkretnego zastosowania, nie było integralną 
częścią budowli, że wszystkie ozdoby mają wypływać z konieczności i że zmaniero-
waniem i fałszem jest wszystko, co włączają do swych dzieł architekci, a co nie służy 
temu celowi, któremu w budownictwie wszystko jest naprawdę podporządkowane. 
W myśl tych zasad potępić należy niemało praktyk tak nowożytnych, jak starożytnych; 
przykładowo – wystawianie kościelnej fasady o dwóch porządkach, podczas gdy we 
wnętrzu świątyni jest tylko jeden. W takim wypadku dolny porządek [fasady] przed-
stawia porządek, którego w środku tak naprawdę nie ma, i w rezultacie ukazuje swoją 
własną nieprawdę. Jeszcze silniej należy potępiać tworzenie gzymsów we wnętrzu 
budowli. Prawdziwą funkcją gzymsu jest bowiem odprowadzanie od budynku wody, 

4. Andrea Palladio (Andrea di Pietro della Gondola, 1508-1580), jeden z najważniejszych teoretyków i najwybitniej-
szych architektów renesansowych; autor niezmiernie wpływowego traktatu Cztery księgi o architekturze (1570), do 
którego rozdziału (ks. I, rozdz. 1) odsyła Algarotti w przypisie.



17

ochrona murów i kolumn stojących poniżej. Podobnie też w takich miejscach nie po-
winno się umieszczać naczółków nad drzwiami i oknami, ponieważ są tam całkowicie 
niepotrzebne. Wymyślono je, mianowicie, po to, by chronić przed deszczem i śniegiem 
mieszkańców domów i tych, którzy akurat do nich wchodzą. Umieszczanie ich w zada-
szonych pomieszczeniach przypomina siedzenie w cieniu pod parasolem. Niepodobna 
pomyśleć, że nasz fi lozof kiedykolwiek mógł uznać za słuszne, by piękno mogło 
występować tam, gdzie nie ma za grosz pożytku. Wyśmiałby on i Cycerona, który 
twierdzi, że jeśli idzie o elegancję formy, na pochwałę zasługuje szczyt świątyni Jowisza 
Kapitolińskiego, mimo że został umieszczony pod chmurami, które z pewnością nie 
niosą ze sobą niebezpieczeństwa deszczu5. Niemal słyszę, jak pyta: któż przy zdro-
wych zmysłach nie wyśmiałby kogoś, kto wyszedłby na forum ubrany w zbroję, choćby 
i poczernioną, i wycyzelowaną przez Celliniego6? Kto nie będzie stroił sobie żartów 
z kogoś, kto by w Wenecji hodował angielskie konie lub na stałym lądzie utrzymywał 
gondolierów mających brać udział w wyścigach? Podkreślał on, że nie należy przed-
stawiać niczego, co by naprawdę nie miało określonej funkcji. Mówiąc jego językiem, 
należałoby uznać za błąd wszystko to, co odbiega od tej zasady stanowiącej prawdziwy
fundament i kamień węgielny, na których posadowiona jest sztuka architektury.
Wielu taka opinia może wydać się nadmiernie surowa. Rzekną, na przykład, że zbytnio 
tu się wnika w drobiazgi i że dąży się do tego, aby budując, człowiek postępował 
w sposób o wiele bardziej wyrafi nowany niż sama natura. Ta bowiem, choć nie działa 
na próżno i wszystko znajduje w niej swą miarę i rację, wyposażyła w sutki również 
samce, ocieniła piórami głowy rozlicznych ptaków i uczyniła wiele podobnych rzeczy, 
które niczemu nie służą. Wydaje się więc, że znajduje ona upodobanie w czystej 
ozdobności, dopuszczając również piękno niemechaniczne. Bez względu na to jednak, 
jak ascetyczny w swych zasadach może wydawać się ów fi lozof, trzeba przyznać, 
że jak dotąd nie odbiega on wcale od teorii głoszonych przez najlepszych architektów. 
We wnętrzu kościoła św. Andrzeja w Pontemolle Vignola7 odjął z gzymsu okap i fryz, 
pozostawiając wyłącznie architraw, na którym wsparł sklepienie. Palladio nigdy nie 
umieszczał na fasadach kościołów dwóch porządków na sobie, lecz nadawał im taki 
kształt, by można było z nich niemal wyczytać konstrukcję wnętrza. Tenże przenik-
liwy autor w rozdziale na temat błędów daje przede wszystkim odpór tym, którzy 
pragnąc dodać swoim budowlom elegancji i malowniczości, odchodzili od rygoru 
reguł, jak również tym, którzy – jak powiada Vasari8 – chętniej szli tropem wdzięku 

5. Cyceron, O mówcy, księga III [przyp. F.A.]; Cyceron (106-43 p.n.e.), rzymski pisarz, mówca i polityk, autor licz-
nych pism, do których chętnie sięgano w nowożytności.
6. Benvenuto Cellini (1500-1571), włoski rzeźbiarz i złotnik; projektował m.in. paradne zbroje.
7. Jacopo Barozzi da Vignola (1507-1573), wybitny włoski architekt i teoretyk architektury doby renesansu; kościół, 
o którym mowa, znajduje się w Rzymie.
8. Giorgio Vasari (1511-1574), włoski historiograf i teoretyk sztuki, także malarz i architekt. Autor słynnych Żywo-
tów najsławniejszych malarzy, rzeźbiarzy i architektów (1550).



18

niż miary. Pomijanie większości ozdób w budowlach, o ile były zbędne, było również 
zalecane przez innych autorów, którzy ostatnimi czasy podjęli subtelne rozważania 
o architekturze9. Można wreszcie rzec, że jest to doprecyzowanie i poprawienie 
teorii samego Witruwiusza, który pisał, że nie należy ukazywać niczego, co by 
nie było prawdziwe10.
To jednak nie wszystko. Niezachwiany w swej podstawowej zasadzie mówiącej, 
że dobra architektura ma kształtować, zdobić i przedstawiać, i że funkcja oraz 
przedstawianie mają być jednym i tym samym, nasz fi lozof idzie dalej w swoich 
argumentach, wyciągając z nich aż nazbyt szokujące wnioski. Należy bowiem [jego 
zdaniem] potępić nie ten czy tamten element architektury, ale wszystkie budynki nowe 
i dawne, zwłaszcza te, które szczycą się pięknem i są opiewane jako arcydzieła. 
Są one bowiem zbudowane z kamienia, natomiast udają, że stworzono je z drew-
na: kolumny przedstawiają stojące słupy podpierające dach, a gzyms – krawędź 
więźby. Uchybień tego rodzaju jest o wiele więcej, toteż budynki uznaje się za tym 
piękniejsze, im dokładniej każdy z ich członów i elementów przedstawia drewniane 
części. Jak powiada, jest to naprawdę najpoważniejsze nadużycie, jakie sobie tylko 
można wyobrazić, i jest ono tak zakorzenione w ludzkich umysłach, że po to, aby je 
usunąć, rozum musi wykonać ogromny wysiłek. Nie tylko bowiem funkcja i przedsta-
wianie nie są [tu] tym samym, lecz wręcz są skrajnie od siebie odległe i pozostają 
w wyraźnej opozycji. Dlaczego kamień nie przedstawia kamienia, a drewno drewna, 
i tak samo każdy inny materiał siebie samego? Dokładnie odwrotnie do tego, jak 
się tworzy architekturę i jak się jej uczy, powinna ona odpowiadać właściwościom 
elementów, ich miękkości bądź sztywności, siłom oporu, słowem – naturze tworzy-
wa, które zostaje w niej użyte. Tak więc skoro natura drewna jest formalnie różna 
od natury kamienia, inne powinny być formy, które nadasz w budowli drewnu, i inne 
te, jakie otrzyma dzięki tobie kamień. Dodaje on przy tym, że nie ma nic bardziej 
absurdalnego niż materia, która nie oznacza samej siebie, ponieważ ma oznaczać 
jakąś inną. Jest to nic innego jak zakładanie maski, wręcz – nieustanne kłamanie. 
Stąd się biorą pęknięcia budynków, szczeliny i ruiny. Jest to niemal jawna kara za 
nieustanne sprzeniewierzanie się prawdzie. Tego bałaganu nie byłoby, gdyby formy, 
sposoby budowania i zdobienia czerpano z natury i właściwości materii. Tylko takie 
podejście pozwoli budować w zgodzie z rozumem architektury. Kształtowanie materii 
wszędzie odpowiednio do jej charakteru i natury zaowocuje w budowlach słuszną 
harmonią oraz doskonałą solidnością. Oto przemożny argument i taran, którym 
fi lozof uderza, pragnąc niemal od jednego zamachu zburzyć całą nową i dawną 

9. Algarotti w przypisie przywołuje francuski przekład traktatu Witruwiusza wydany przez C. Perraulta oraz Rozpra-
wę o porządkach architektonicznych (Dissertation sur les ordres de l’architecture, 1738) A.F. Fréziera oraz Essay 
sur l’architecture (1753) M.A. Laugiera (tego ostatniego nie wymienia z imienia i nazwiska).
10. Witruwiusz, O architekturze ksiąg dziesięć, ks. IV, rozdz. 2 [przyp. F.A.].



19

architekturę. Zamierza zastąpić ją swoją własną, która będzie dopasowana do materii, 
prostolinijna, szczera i będzie zasadzać się na prawdziwych racjach, przez co budowle
w całości będą stać mocno, rozkwitając młodością niemal po wsze czasy.
Trzeba w tym miejscu powiedzieć, że [fi lozof] pod każdym względem odstępuje od 
teorii Witruwiusza i wcześniejszych architektów. Wszyscy oni bowiem jednogłośnie 
twierdzą, że architektura, tak jak inne sztuki, imituje naturę. Wystawiony na deszcz, 
wiatr, upał i mróz człowiek, kierowany naturalnym instynktem, musiał zacząć rozważać, 
jak się przed nimi schronić. W tę stronę powędrowały jego pierwsze myśli. Zaczął 
więc tworzyć sobie schronienia przed kaprysami pogody, wykorzystując do tego 
drzewa, które oferowała mu ziemia. Wraz z rozwojem sztuki i pomysłowości z drewna 
zaczęto budować mieszkania, szałasy i domy, w zależności od potrzeb mniejsze lub 
większe oraz wygodniejsze. Późniejsi architekci, którzy pracowali już w czasach, gdy 
ogładzone społeczeństwo było lepiej ukształtowane i dojrzalsze, postanowili tworzyć 
trwalsze dzieła, jednak w taki sposób, by nie tracić nigdy z oczu pierwotnych siedzib 
i by każdy z ich elementów odpowiadał użytkowi i wygodzie człowieka. I choć swoje 
budowle tworzyli z kamienia, wszystkie części wykonywali tak, by pokazywały to, 
co dałoby się zobaczyć, gdyby były wykonane z drewna11. Taki oto jest początek 
architektury i rozwój budownictwa, które od Egipcjan przejęli Grecy, by nam je prze-
kazać w postaci o wiele doskonalszej i które można spotkać u Chińczyków, Arabów, 
Amerykanów, słowem – u wszystkich narodów świata.
Teraz należałoby zbadać, czy to, co zbudowano, zbudowano dobrze, czy nie, i czy 
zamiast zachowywać w budowlach formy drewniane architekci powinni byli je porzu-
cić, zastępując je formami pasującymi do natury innych tworzyw, z których z czasem 
zaczęli korzystać.
Dwie są rzeczy, które zwracają uwagę w budynkach: wewnętrzna trwałość i objawia-
jące się na zewnątrz piękno. Jeśli chodzi o trwałość, nie ma wątpliwości, że należy 
brać pod uwagę wyłącznie jakość materiałów, z których chce się stworzyć budynek. 
Różne gatunki kamienia i drewna charakteryzują się rozmaitą odpornością. Różnym 
siłom są one poddane w zależności od tego, jaki ciężar muszą utrzymać. Zachodzi 
wielka różnica między piaskowcem i marmurem, między surowym kamieniem i cegłą, 
między topolą i modrzewiem. W przypadku drewna siła, którą może ono znieść, mniej 
więcej odpowiada jego masie, jak twierdził Alberti i jak to pokazują doświadczenia, 
które w celu zbadania wytrzymałości drewna zostały przeprowadzone za pomocą 
maszyny rozciągającej12. Podobnie też jest z kamieniem, który – jak twierdzą – im 

11. Tamże, ks. IV, rozdz. 2; Leon Battista Alberti, Ksiąg dziesięć o sztuce budowania, ks. I, rozdz. 10; Palladio, Czte-
ry księgi o architekturze, ks. I, rozdz. XX, Vincenzo Scamozzi, Idea powszechnej architektury, ks. VI, rozdz. III i IV, 
cz. II [przyp. F.A.]; Leon Battista Alberti (1404-1472), włoski architekt i teoretyk sztuki, autor pierwszych nowożyt-
nych traktatów poświęconych malarstwu, rzeźbie i architekturze; Vincenzo Scamozzi (1548-1616), włoski architekt 
i teoretyk architektury, czynny przede wszystkim w okolicach Wenecji.
12. Pamiętniki pana Buffona z 1740 r.; Leon Battista Alberti, Ksiąg dziesięć o sztuce budowania, ks. II [przyp. F.A.].



20

jest cięższy, tym jest wytrzymalszy13. Wszystko to trzeba mieć ściśle na uwadze przy 
wznoszeniu budowli, zmieniając w zależności od potrzeb proporcje i miary, nadając 
kamiennym i drewnianym elementom te wymiary oraz kształty, które najbardziej pa-
sują do ich funkcji, i to w taki sposób, by ani nie trwonić materii, co naraża na koszty 
zamawiającego, ani nadmiernie na niej nie oszczędzać, co jest z kolei niebezpieczne. 
I jedno, i drugie przynosi architektowi ujmę. Wydaje się przy tym, że mistrzowie tę 
zasadę nie tylko znali, ale i stosowali. Ileż to budowli wzniesionych w zamierzchłych 
czasach w Italii, Grecji i Egipcie wciąż stoi? Dowodzi to, że dzisiejsze ruiny wynikają 
nie z jakiejś wewnętrznej wady tkwiącej w zasadach sztuki, lecz z niedoświadczenia 
rzemieślników. Nie ma się temu co dziwić, jak twierdzi mędrzec, skoro wielu jest 
robotników, architektów zaś – niewielu.
Jeśli zaś chodzi o piękno objawiające się na zewnątrz oraz ozdobność, to z jakiej 
racji nie miałyby one zmieniać się w zależności od zastosowanych materiałów, lecz 
pochodzić od jednego z nich? I z jakiego powodu tym materiałem miałoby być drew-
no? Prawdą jest, że ludzie zaczęli wznosić budynki w drewnie, ale to dlatego, że tym 
materiałem łatwiej było im się posługiwać niż jakimkolwiek innym, gdyż mieli go pod 
dostatkiem. Gdzież na świecie stoją domy zbudowane ręką natury, które architekci 
winni obierać za wzory? Czy można je znaleźć, tak jak wszędzie można znaleźć 
ludzi i namiętności? Ci pierwsi wyszli spod ręki natury, drugie zostały przez nią dane 
człowiekowi. Bez wątpienia i jedne, i drugie mogą badać i naśladować rzeźbiarze, 
malarze, poeci oraz muzycy. Innymi słowy, gdzie są domy, które miałaby urządzić sama 
natura i które bez względu na materiał miałyby sprawiać wrażenie, że są z drewna, 
służąc architektom za nieomylną regułę i pewnik?
Nie ulega wątpliwości, że architektura należy do innego porządku niż poezja, ma-
larstwo i muzyka, które mają przed sobą piękno pod postacią przykładów. Architek-
tura takowymi nie dysponuje. Tamte sztuki mają za zadanie otwierać ludziom oczy, 
pozwalając im podziwiać przedmioty wokół nich i na podstawie tych przedmiotów 
wytwarzać sposoby naśladowania. Architektura, przeciwnie, polega na projektowa-
niu obiektów za pomocą intelektu i wyprowadzaniu sposobu naśladowania z idei 
rzeczy najbardziej uniwersalnych i jak najdalszych od wzroku człowieka. Można 
by wręcz słusznie stwierdzić, że między sztukami zajmuje ona takie miejsce, jakie 
wśród nauk zajmuje metafi zyka. Niemniej, choć sposób jej działania jest odmienny 
od tego, jak działają pozostałe sztuki, jej doskonałość polega na tym samym, na 
czym polega doskonałość tamtych. Chodzi, mianowicie, o to, by w jej dziełach 
kryła się zarówno różnorodność, jak i jedność. Dzięki temu umysł spoglądający 
na owe dzieła ani nie będzie zawsze myślał o tym samym – wywołuje uczucie 
sytości – ani też nie będzie rozproszony przez mnogość – co skutkuje z kolei zamę-
tem – lecz będzie odczuwał przyjemność, którą nieuchronnie daje oglądanie rzeczy 

13. Tamże [przyp. F.A.].



21

odznaczających się zarówno nowością, jak i porządkiem. Jest to doskonałość, którą 
fi lozofowie dostrzegają w dziełach natury i która jest pierwszą i najwyższą matką 
sztuk. Zobaczmy teraz, w jaki sposób architektura może osiągnąć ten doskonały stan 
i zrealizować swój cel.
Czy nie powinniśmy uważać, że w czasach, gdy postanowiono uczynić z architektury 
sztukę, należało ze wszystkich materiałów, z których można wznosić budowle, wybierać 
formy charakterystyczne tylko dla jednego z nich i na tej podstawie ustanawiać nieza-
wodne reguły ozdabiania budynków oraz nadawania wdzięcznego wyglądu rzeczom, 
które wynaleziono dla użytku i wygody? I czy nie należy myśleć, że ze wszystkich ma-
teriałów należało wybierać ten, który mógł im zaoferować największą liczbę kształtów, 
możliwości i ozdób? Otóż, tylko w ten sposób można było osiągnąć także w architektu-
rze to, co jest niezbędne do doskonałości we wszystkich sztukach. Jak się rzekło, jest 
to różnorodność i jedność: różnorodność z racji wielości rozwiązań, które umożliwiał 
ten materiał, jedność, ponieważ wywodzą się one z natury jednego tworzywa. Kiedy 
zaś zaczęto konkretyzować abstrakcyjne pomysły, to znaczy kiedy zaczęto nadawać
kształty ideom, zorientowano się, że wykorzystywanym materiałem jest ten sam, 
z którego budowano pierwotne mieszkania i najprostsze szałasy, to jest drewno.
Kamień i marmur, ten materiał tak trwały i cenny, że trzeba go szukać pod ziemią 
i którym natura obdarowała tylko wybrane narody, przez swój charakter nie są w stanie 
zaoferować takiej różnorodności ozdób i form, jakiej wymaga architektura.
Gdyby posługiwano się kamieniem w taki sposób, by w równej mierze służył przed-
stawianiu, co funkcji, otwory w budowlach musiałyby być bardzo wąskie. Byłoby tak 
z powodu natury kamienia, który nie ma włókien jak drewno i nie jest w stanie unieść 
ciężaru, jeśli nada mu się kształt dość długiego architrawu lub belki – w takiej sytu-
acji przełamuje się i rozpada na drobne kawałki. Drzwi i okna byłyby zatem wąskie, 
prezentowałyby się brzydko i byłyby niewygodne, chyba że ktoś mógłby położyć na 
framugach tak wielkie kamienie, że szukanie ich byłoby godne króla, znalezienie 
zaś – szczęśliwym przypadkiem.
Po prawdzie, można by uniknąć tej niedogodności, umieszczając nad drzwiami 
i oknami łuki. Taka jest, jak się zdaje, maniera architektury, która bardziej od innych 
pasuje do kamieniarki. Sama natura dostarcza przykładów takich konstrukcji w grotach 
skrytych w łonie gór. Z drugiej jednak strony, uciekając się do tego sposobu, można by 
popaść w nudną jednostajność – jest to zaś błąd, który wszędzie najtrudniej wybaczyć.
Również mury – gdyby się trzymać zasad fi lozofa – byłyby wyłącznie gładkie, co 
najwyżej miałyby rustykalne boniowania.
O przestronności kolumnad ani o pięknie i szlachetności kolumn14 nie byłoby mowy 
i nie byłoby też mowy o różnorodności porządków, które w architekturze są tym, czym 
w retoryce rozmaite style, w muzyce zaś różne modi.

14. Witruwiusz, O architekturze ksiąg dziesięć, ks. V, rozdz. I [przyp. F.A.].



22

Bogatą kopalnią wszelkich rozwiązań i ozdób jest natomiast drewno. Ktokolwiek 
przyjrzy mu się uważniej, z łatwością zobaczy, że z powodu swej natury zawiera 
w sobie wszystko, co jest piękne i wygodne, przez co już w najprostszych drewnianych 
siedzibach kryją się jakby zalążki najwspanialszych marmurowych pałaców. Jest tak 
zaś do tego stopnia, że jeśli w budowli kamień ma być harmonijnie wycięty i ułożony, 
należy ozdoby i formy zapożyczać od drewna. Drobiazgowa i poprawna analiza – której
jak dotąd nikt nie przeprowadził – rudymentów, czyli, że tak powiem, gramatyki ar-
chitektury, być może pozwoli obalić argumenty najbardziej wyrafi nowanej fi lozofi i.
Z bali czy też słupów, pierwotnie wetkniętych w ziemię, by służyć za podpory dla 
dachu, pod którym można było się skryć przed słońcem i deszczem, wywodzą się 
osobno stojące kolumny w dzisiejszych czasach podtrzymujące portyki i najelegant-
sze podcienia. A ponieważ drzewa są grubsze u dołu, przy czubku zaś się zwężają, 
w taki właśnie sposób buduje się kolumny15, które w wielu starożytnych budowlach 
greckich, a nawet rzymskich przypominają obcięte stożki16. Z początku belki te były 
stawiane bezpośrednio na ziemi, co pokazuje porządek dorycki, pozbawiony bazy. 
Prędko jednak zdano sobie sprawę z dwóch niedogodności takiego rozwiązania: pod 
naporem położonego na nich ciężaru belki zapadały się w ziemię, a przenikająca 
z ziemi wilgoć działała na nie niszcząco. By więc przeciwdziałać jednemu i drugie-
mu, położono pod nie deskę bądź deski, które nie pozwalały na zapadanie się ani 
na zawilgocenie. A jeśli mimo to z czasem i tak deski te niszczały i gniły od wilgoci 
ciągnącej od ziemi, o wiele prościej można było wymienić je same niż wsparty na 
nich bal czy słup. Tak więc bazy nie przedstawiają żelaznych pierścieni, które miałyby 
przytrzymać podstawę kolumny, ani też miękkiej ziemi, która wychodzi spod kolumny, 
jak twierdzą bardzo poważni autorzy17. Prawdę mówiąc, przedstawiają one kawałki 
drewna położone na sobie u dołu kolumny, tym szersze, im niżej leżą i przechodzą 
w plintę ułożoną na ziemi.
Podobnie też i kapitele przedstawiają kawałki desek położone jedne na drugich na 
szczycie kolumny. Stają się one stopniowo coraz szersze i wreszcie przechodzą 
w abakus, na którym spoczywa architraw. I tak jak baza jest niczym stopa kolumny, 
dzięki której lepiej ona stoi na ziemi, tak kapitel jest jej głową, pozwalającą lepiej 
przyjąć położony na niej ciężar. W architekturze chińskiej można spotkać kolumny 
bez kapiteli, tak jak w architekturze greckiej występują kolumny pozbawione baz. 
Jeśli połączymy przykłady zaczerpnięte od tych dwóch narodów, otrzymamy gołe 

15. Tamże, ks. V, rozdz. I, A. Palladio, Cztery księgi o sztuce budowania, ks. I, rozdz. XX, V. Scamozzi, Idea po-
wszechnej architektury, ks. VI, rozdz. XI, cz. II [przyp. F.A.].
16. Obacz le Roy, Ruines des plus beaux monuments de la Grèce, seconde partie (1758), Desgodetz, Les edifi ces 
antique de Rome, rozdz. I, IV, VIII, XVI, XVII, XXXIII [przyp. F.A.].
17. Leon Battista Alberti, O sztuce budowania, ks. I, rozdz. X, uwagi Filandra do traktatu Witruwiusza, ks. IV, 
rozdz. I, uwagi Daniele Barbara do tego samego traktatu, ks. III, rozdz. III, A. Palladio, Cztery księgi o architekturze, 
ks. I, rozdz. XX, V. Scamozzi, Idea powszechna architektury, ks. VI, rozdz. II, z. II [przyp. F.A.].



23

kolumny, bez baz i kapiteli, które – jak twierdzi Scamozzi – jako pierwsi stosowali 
Egipcjanie18. […]
Na kapitelach leży epistyl, czyli architraw. Jest to także kawałek drewna czy też belka 
położona poziomo na szczytach pionowo stojących słupów. Na architrawie spoczywa 
dach budynku, który wystaje mocno na zewnątrz, chroniąc przed wodą i deszczem 
schowane pod nim części budowli, i tworzy wieńczący ją gzyms albo okap. […] Trzeba 
dodać, że między gzymsem i architrawem znajduje się fryz, w którym widać szczyty 
belek podtrzymujących stropy i sufi ty. […]
Twierdzę, że rozmaite kształty drzew, z którymi codziennie stykają się ludzie, na 
przykład gibkość jodeł, przysadzistość buków i formy pośrednie, mogły przyczynić się 
do tego, że gdy człowiek przestał już być tak bardzo nieokrzesany i zaczął upiększać 
swe domostwa i różnicować ich formy w zależności od funkcji, zrodziła się w nim idea 
różnych porządków architektonicznych. Nietrudno sobie wyobrazić, jak z połączenia 
najgrubszych pni drzew, solidnych i masywnych desek stanowiących ich podstawy 
i zwieńczenia, z kładzionych na nich gzymsów złożonych z niewielkiej liczby ele-
mentów oraz – przeciwnie – najdelikatniejszych gałązek wyprowadzono dwa style, 
dorycki i koryncki. Z czasem tak one wypiękniały, że pewien słynny autor z północy 
Europy orzekł, że zostały one bezpośrednio objawione człowiekowi przez Boga jako 
coś, czego wynalezienie przekracza ludzki geniusz19. Taka myśl sama się nasuwa, 
podczas gdy naciągane jest twierdzenie – a piszą tak najpoważniejsi autorzy20 – że 
porządki architektoniczne wzięły się stąd, że w budowlach zaczęto naśladować siłę 
mężczyzny, smukłość kobiety, a nawet delikatność dziewcząt i że w ślad za tymi roz-
maitymi proporcjami zaczęto zmieniać wymiary kolumn i towarzyszących im elementów.
Z tego samego powodu to nie fałdy szat matron21, lecz nierówność i chropowatość 
kory drzew mogły zasugerować człowiekowi – wręcz pokazać – żłobkowanie22. Bardzo 
możliwe, że ów starożytny mistrz, który przyozdobił liśćmi kolumny świątyni stojącej 
pod Trevi23, inspirował się widokiem pasożytniczych roślin oplatających pnie drzew, 
przy których rosły.

18. Tamże, ks. VI, rodz. II. [przyp. F.A.].
19. G.W. Krafft, Specimen emendationis Theoriae ordinum architectonicum, w: Commentarii academiae scientiarum 
Petropolitanae, t. XI, 1739 [przyp. F.A.].
20. Witruwiusz, O architekturze ksiąg dziesięć, ks. IV, rozdz. I, Leon Battista Alberti, O sztuce budowania, ks. IX, 
rozdz. VI [przyp. F.A.].
21. Witruwiusz, O architekturze ksiąg dziesięć, ks. IV, rozdz. I [przyp. F.A.].
22. Z ogromną przyjemnością stwierdzam, że w kwestii źródeł kanelowania kolumn zgadzam się z p. Frézierem, 
który rozjaśnił sprawy związane z architekturą wspaniałym światłem Filozofi i. Zobacz na ten temat, co pisze w swo-
jej Rozprawie o początkach architektury [przyp. F.A.]; Amédée-François Frézier (1682-1773), francuski inżynier, po-
dróżnik i kartograf. Wspomniana rozprawa to Dissertation historique et critique sur les ordres d’architecture, stano-
wiąca część większego traktatu Traité de Stereotomie a l’Usage de l’Architecture (1737-1739).
23. A Palladio, Cztery księgi o architekturze, ks. IV, rozdz. XXV [przyp. F.A.]; mowa o do dziś istniejącej niewielkiej 
świątyni rzymskiej (Tempietto di Clitunno) z IV-V w. p.n.e. w Umbrii.



24

To także do drzew i roślinności sięgali architekci, tworząc liście, rozety, wici, festony 
i tym podobne elementy, którymi zdobili części budynków. Wraz z upływem czasu stały 
się one tak wystawne i eleganckie, że wciąż je podziwiamy w starożytnych budowlach.
Kończąc [należy stwierdzić, że] istnieją dwa podstawowe tworzywa, z których zwykło 
się budować: kamień i drewno. Drewno, któremu natura każe pięknie i ozdobnie 
rosnąć na wsi, zawiera w sobie – jak można było zobaczyć – wszystkie dające się 
wyobrazić formy architektury, w tym i te zdające się bardziej pasować do charakteru 
kamienia, jak arkady, półkoliste sklepienia i styl zwany rustykalnym. Tymczasem 
kamień czy marmur oferują niewiele, w pewnej mierze zachowując swój niekształtny 
i surowy charakter, który mają w jaskiniach, skąd się je wydobywa. Jeśli się zatem 
nie mylę, taka oto racja stoi za tym, że w architekturze to drewno stanowi, by tak 
rzec, macierzystą materię odciskającą swoje szczególne kształty na wszystkich innych 
tworzywach, albowiem niemal wszystkie narody zgodnie postanowiły nie naśladować, 
nie przedstawiać w swych gmachach z kamieni, cegieł i jakiegokolwiek innego budulca 
żadnej materii poza drewnem. Tylko w ten sposób – jak powiedziano – mogli archi-
tekci nadać swoim dziełom jedność i rozmaitość. Ich zamiarem było uwiecznienie za 
pomocą trwalszych materiałów rozmaitych modyfi kacji i subtelności materiału mniej 
trwałego, toteż sztuka będąca córką konieczności została udoskonalona ręką zbytku, 
przechodząc od szałasów do pałaców24. I choć tym samym architekci kłamią, jak głosi 
fi lozof, trzeba powiedzieć, że od prawdy piękniejsze jest kłamstwo25. […]
Dzięki częstym wykładom [fi lozofa], dzięki jego rozumowaniom, które ubarwiał apolo-
giami, czyniącymi je tak popularnymi, można mieć nadzieję, że architektura oczyści się 
z wielu błędów, do których doprowadziła ślepa praktyka. Tym sposobem, prowadząc 
ludzi ścieżkami prawdy, przyczyni się on do dobra ogładzonego społeczeństwa na 
wzór starożytnego Sokratesa, który sprawił, że w jego czasach poprawiono niemało 
praw i błędów, popełnianych przez ówczesne rządy, nawet jeśli nie dana mu była 
sposobność, by założyć nowe państwo.

Tłum. Mateusz Salwa

24. On peut y joindre cet art, né de la nécessité, et perfectionné par le luxe, l’Architecture, qui s’étant élevée par 
degrés des chaumières aux palais, n’est aux yeux du Philosophe, si on peut parler ainsi, que le masque embel-
li d’un de nos plus grands besoins [przyp. F.A.]. Można by dołączyć do nich sztukę zrodzoną z konieczności i udo-
skonalaną przez zbytek – architekturę, która wzniósłszy się stopniowo od budowy lepianek do budowy pałaców, 
pozostaje w oczach fi lozofa, że tak powiemy, tylko upiększoną maską jednej z największych ludzkich potrzeb (Dis-
cours préliminaire de l’Encyclopedie) [J. d’Alembert, Wstęp do encyklopedii, tłum. J. Hartwig, oprac. T. Kotarbiński, 
Warszawa 1954, s. 38].
25. Obiegowe stwierdzenie, wiązane przede wszystkim z barokowym iluzjonizmem i będące parafrazą jednego z wer-
sów Jerozolimy wyzwolonej T. Tassa.


